
        
            
                
            
        

    


 







Hội tập Kinh:  Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

 

Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

 

 



THUYẾT   

GIẢNG 

PHẬT THUYẾT   ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM  

THANH TỊNH BÌNH Đ  

ẲNG GIÁC KINH  

 

 

TẬP 6  

 

(VCD 051-VCD 060) 





 

 

 

 

 

 



 



Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 



NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 





































Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

MỤC LỤC 

 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 15 

(VCD 051) ..................................................................................... 15 

PHẨM THỨ BA: ĐẠI GIÁO DUYÊN KHỞI .............................. 15 

CHÁNH  KINH:  “Nhĩ  thời  Thế  Tôn  oai  quang  hách  dịch,  như 

dung  kim  tụ,  hựu  như  minh  kính,  ảnh  sướng  biểu  lý,  hiện  đại 

quang minh sổ thiên bách biến” ................................................. 15 

Thứ nhất:  “Nhĩ thời” ..................................................................... 16 

Thứ hai: “Oai quang hách dịch” ................................................. 16 

Thứ ba: “Như dung kim tụ” ......................................................... 17 

Thứ tư: “Hựu như minh kính” ..................................................... 17 

Thứ năm: “Ảnh sướng biểu lý” ................................................... 17 

Thứ sáu: “Hiện đại quang minh, sổ thiên bách biến” ............... 21 

CHÁNH KINH: “Tôn giả A Nan tức tự tư duy: “Kim nhật Thế 

Tôn  sắc  thân  chư  căn  duyệt  dự  thanh  tịnh,  quang  nhan  nguy 

nguy, bảo sát trang nghiêm, tùng tích dĩ lai, sở vị tằng kiến”. Hỷ 

đắc chiêm ngưỡng, sanh hy hữu tâm”. ....................................... 21 

Thứ nhất: “Tôn giả A Nan tức tự tư duy: “Kim nhật Thế Tôn”22 

Thứ hai: “Sắc thân chư căn duyệt do thanh tịnh” ..................... 22 

Thứ ba: “Quang nhan nguy nguy, bảo sát trang nghiêm” ....... 23 

Thứ tư: “Tùng tích dĩ lai, sở vị tằng kiến” ................................. 23 

Đại thừa A La Hán là địa vị gì vậy? ................................... 25 

3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Vậy  những  người  chân  thật  có  thể  tin  tưởng  được  là  loại 

người nào? .......................................................................... 27 

Vậy thế giới do đâu mà loạn vậy? ...................................... 28 

Thứ năm: “Hỉ đắc chiêm ngưỡng, sanh hi hữu tâm” ................ 29 

CHÁNH KINH: “Tức tùng tòa khởi, thiên đản hữu kiên, trường 

quỵ hiệp chưởng” ....................................................................... 30 

Thứ nhất: “Tức tùng toạ khởi” .................................................... 33 

Thứ hai: “Thiên đản hữu khiên” ................................................. 33 

Thứ ba: “Trường qụy hiệp chưởng” ........................................... 36 

CHÁNH  KINH:  “Nhi  bạch  Phật  ngôn:  Thế  Tôn  kim  nhật  nhập 

đại  tịch  định,  trụ  kỳ  đặc  pháp,  trụ  chư  Phật  sở  trụ,  đạo  sư  chi 

hạnh, tối thắng chi đạo”. ............................................................ 37 



(VCD 052) ..................................................................................... 38 

Thứ nhất:  “Nhi bạch Phật ngôn: Thế Tôn kim nhật nhập đại 

 tịch định”  ....................................................................................... 38 

 “Đại tịch định”.  .................................................................. 38 

Tại vì sao phải buông bỏ? ............................................... 42 

Thứ  hai:   “Trụ kỳ  đặc pháp, trụ  chư  Phật  sở trụ, đạo sư  chi 

 hạnh, tối thắng chi đạo”  ............................................................. 44 

Một là  “Kỳ đặc pháp” . ....................................................... 44 

Hai là  “Trụ chư Phật sở trụ” . ............................................. 45 

Tâm Bồ Đề là gì? ............................................................ 46 

Cái gì gọi là “Trực tâm” (hay “Chí thành tâm”)? .... 46 



4 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cái gì gọi là Thâm tâm? ........................................... 46 

Sau cùng “Hồi hướng phát nguyện tâm”? ............... 47 

Cái gì gọi là niệm? ............................................... 48 

Ba là  “Đạo sư chi hạnh” . ................................................... 58 

Bốn là  “Tối thắng chi đạo” . ............................................... 58 



(VCD 053) ..................................................................................... 63 

CHÁNH KINH: “Khứ lai hiện tại Phật Phật tương niệm, vị niệm 

quá  khứ  vị  lai  chư  Phật  da?  Vị  niệm  hiện  tại  tha  phương  chư 

Phật da? Hà cố oai thần hiển diệu, quang thụy thù diệu nãi nhĩ, 

nguyện vị tuyên thuyết”. ............................................................ 64 

Thứ nhất:  “Khứ, lai, hiện tại, Phật Phật tương niệm”  .......... 66 

“Văn ngôn văn” là gì? .............................................. 69 

Một là  “Khứ, lai, hiện tại” . ................................................ 71 

Hai là  “Phật Phật tương niệm” . ......................................... 72 

Ai là Phật vậy? ................................................................ 72 

Vậy cái không gian này rốt cuộc có bao nhiêu độ? . 73 

Không gian làm thế nào tạo thành? ......................... 73 

Cái gì gọi là phổ độ chúng sanh? .................................... 77 

Người thế nào gọi là vô duyên? ...................................... 78 

Người thế nào có duyên? ................................................ 78 

Giáo học của Thiền tông như thế nào? ............................ 80 

Giáo học của Giáo hạ như thế nào?................................. 80 

Trong Phật pháp gọi Phật là ai? ...................................... 81 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Trong nhà Phật gọi ma là gì vậy?.................................... 81 

Thứ hai:  “Vị niệm quá khứ vị lai chư Phật da? Vị niệm hiện 

 tại tha phương chư Phật da”  ..................................................... 81 

Thứ ba:  “Hà cố oai thần hiển diệu, quang thụy thù diệu nãi 

 nhĩ”  ................................................................................................. 82 

Thứ tư:  “Nguyện vị tuyên thuyết”  ............................................. 84 

CHÁNH  KINH:  “Ư  thị  Thế  Tôn  cáo  A  Nan  ngôn:  Thiện  tai, 

thiện tai! Nhữ vị ai mẫn lợi lạc chư chúng sanh cố, năng vấn như 

thị vi diệu chi nghĩa” .................................................................. 84 

Thứ nhất: “Ư thị Thế tôn cáo A Nan Ngôn” ............................. 85 

Thứ hai: “Thiện tai, thiện tai” ..................................................... 85 

Thứ ba: “Nhữ vi ai mẫn lợi lạc chư chúng sanh cố” ................ 86 

Hòa thượng là ai? ................................................................ 87 



(VCD 054) ..................................................................................... 89 

Thứ tư: “Năng vấn như thị vi diệu chi nghĩa” ........................... 90 

CHÁNH  KINH:  “Nhữ  kim  tư  vấn,  thắng  ư  cúng  dường  nhất 

thiên hạ A La Hán, Bích Chi Phật, bố thí lũy kiếp chư thiên nhân 

dân,  quyên  phi  nhuyễn  động  chi  loại,  công  đức  bách  thiên  vạn 

bội” ............................................................................................. 92 

Thứ  nhất:   “Thắng  ư  cúng  dường,  nhất  thiên  hạ  A  La  Hán, 

 Bích Chi Phật”  ............................................................................. 94 

Một là “Thắng ư cúng dường” ............................................ 94 

Hai là “Nhất thiên hạ”. ........................................................ 95 



6 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ba là “A La Hán, Bích Chi Phật”. ...................................... 96 

Thứ hai:  “Bố thí lũy kiếp”  ........................................................... 97 

Một là “Bố thí”. .................................................................. 97 

Hai là “Luỹ kiếp”. ............................................................. 107 

Thứ  ba:   “Chư  thiên  nhân  dân,  quyên  phi  nhuyễn  động  chi 

 loại”  .............................................................................................. 108 

Thứ tư:  “Công đức bách thiên vạn bội”  ................................. 109 

CHÁNH KINH: “Hà dĩ cố? Đương lai chư thiên nhân dân, nhất 

thiết hàm linh, giai nhân nhữ vấn nhi đắc độ thoát cố.” ........... 110 

Thứ nhất:  “Hà dĩ cố”  ................................................................. 110 

Thứ  hai:   “Đương  lai  chư  thiên  nhân  dân,  nhất  thiết  hàm 

 linh”  .............................................................................................. 110 

Một là “Đương lai”. .......................................................... 110 

Hai là “Chư thiên nhân dân”. ............................................ 110 

Ba là “Nhất thiết hàm linh”. .............................................. 111 

Thứ ba:  “Giai nhân nhữ vấn nhi đắc độ thoát cố”  .............. 111 



(VCD 055) ................................................................................... 115 

CHÁNH KINH: “A Nan! Như Lai dĩ vô tận đại bi, căng ai tam 

giới, sở dĩ xuất hưng ư thế, quang xiển đạo giáo, dục chửng quần 

manh, huệ dĩ chân thật chi lợi” ................................................ 117 

Thứ nhất:  “A Nan! Như Lai dĩ vô tận đại bi”  ....................... 118 

Một là “A Nan”. ................................................................ 118 

Hai là “Như Lai dĩ vô tận đại bi” ...................................... 118 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Thứ hai:  “Căng ái Tam giới”  ................................................... 120 

Cái gì gọi là thời tiết nhân duyên? .................................... 120 

Thứ ba:  “Sở dĩ xuất hưng ư thế”  ............................................. 123 

Thứ  tư:   “Quang xiển đạo giáo,  dục chửng quần manh, huệ 

 dĩ chân thật chi lợi”  ................................................................... 124 

Một là “Quang xiển đạo giáo”. ......................................... 124 

Hai là “Dục chửng quần manh”. ....................................... 124 

Tiêu chuẩn của thiện ác: ................................................ 125 

Vậy làm thế nào đột phá không gian duy thứ? .............. 129 

Ba là “Huệ dĩ chân thật chi lợi”. ....................................... 130 



(VCD 056) ................................................................................... 134 

Tâm Bồ Đề Làm thế nào để phát? ................................. 139 

Chúng ta học Phật như thế nào? .................................... 140 

CHÁNH  KINH:  “Nan  trị  nan  kiến,  như  Ưu  Đàm  hoa,  hy  hữu 

xuất hiện. Nhữ kim sở vấn, đa sở nhiêu ích”. .......................... 141 

Thứ nhất: “Nan trị nan kiến” ..................................................... 141 

Thứ hai:  “Như Ưu Đàm hoa, hy hữu xuất hiện” ..................... 144 

Thứ ba: “Nhữ kim sở vấn, đa sở nhiêu ích” ............................ 144 

CHÁNH KINH: “A Nan! Đương tri Như Lai Chánh Giác, kỳ trí 

nan  lượng,  vô  hữu  chướng  ngại,  năng  ư  niệm  khoảnh,  trụ  vô 

lượng ức kiếp, thân cập chư căn, vô hữu tăng giảm”. .............. 145 

Thứ nhất:  “A Nan! Đương tri Như Lai Chánh Giác”  ......... 145 

Một là “A Nan đương tri”. ................................................ 145 



8 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hai là “Như lai chánh giác”. ............................................. 147 

Thứ hai:  “Kỳ trí nan lượng, vô hữu chướng ngại”  .............. 148 

Một là “Kỳ trí nan lượng”. ................................................ 148 

Hai là “Vô hữu chướng ngại”. .......................................... 149 

Thứ ba:  “Năng ư niệm khoảnh, trụ vô lượng ức kiếp”  ....... 149 

Làm thế nào mới có thể siêu việt không gian và thời 

gian? ....................................................................... 151 

Thứ tư:  “Thân cập chư căn, vô hữu tăng giảm”  .................. 154 



(VCD 057) ................................................................................... 156 

CHÁNH KINH: “Sở dĩ giả hà? Như Lai Định huệ, cứu sướng vô 

cực. Ư nhất thiết pháp, nhi đắc tối thắng tự tại cố” .................. 156 

Thứ nhất:  “Sở dĩ giã hà”  ........................................................... 157 

Thứ hai:  “Như Lai định huệ, cứu sướng vô cực”  ................ 157 

Tám tướng thành đạo là địa vị gì vậy? .................. 158 

Phần Chứng Tức Phật bao gồm những vị thứ nào? 159 

Một là  “Như Lai định huệ” . ............................................. 159 

Phật  của mười  pháp  giới tương đương quả  vị  gì  của 

Viên Giáo? ............................................................. 160 

Hai là  “Cứu sướng vô cực” . ............................................. 161 

Nguyên nhân dụng công không có lực? ........................ 162 

Làm thế nào để xây dựng tín tâm? ................................ 162 

Cam lộ là gì? ................................................................. 163 

Liễu sanh tử là gì? ......................................................... 164 

9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Thứ ba:  “Ư nhất thiết pháp, nhi đắc tối thắng tự tại cố”  .... 165 

Một là  “Ư nhất thiết pháp”  .............................................. 166 

Là tất cả pháp, chính là tất cả pháp thế xuất thế gian. ... 166 

Hai là  “Tối thắng, tự tại cố”  ............................................. 166 

“Vô tứ tướng” là gì vậy? ........................................ 169 

Chánh niệm, vọng niệm từ chỗ nào mà phân biệt? 170 

Mười loại Tự tại .............................................................. 174 

Loại thứ nhất:  “Mạng tự tại”  ........................................... 174 

Phương pháp chuyển đoản mạng thành vô lượng thọ 

ở chỗ nào vậy? ....................................................... 175 

Cách chuyển từ nghiệp lực sang nguyện lực như thế 

nào vậy? ................................................................. 177 



(VCD 058) ................................................................................... 178 

Loại thứ hai:  “Tâm tự tại”  ................................................ 180 

Loại thứ ba:   “Đời sống vật chất tự tại”  .......................... 183 

Loại thứ tư:  “Nghiệp tự tại”  ............................................. 186 

Loại thứ năm:  “Thọ sanh tự tại”  ..................................... 190 

Loại thứ sáu:  “Giải tự tại”  ................................................ 193 

Loại thứ bảy:  “Nguyện tự tại”  ......................................... 197 

Loại thứ tám:  “Thần lực tự tại”  ....................................... 200 

Loại thứ chín:  “Pháp tự tại”  .......................................... 2001 

Cái sau cùng, thứ 10:  “Trí tự tại”  ..................................... 202 





10 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



(VCD 059) ................................................................................... 203 

CHÁNH KINH: “A Nan đế thính, thiện tư niệm chi, ngô đương 

vị nhữ, phân biệt giải thuyết” ................................................... 203 

Thứ nhất: “A Nan đế thính”....................................................... 203 

Thứ hai: “Thiện tư niệm chi” .................................................... 203 

PHẨM THỨ TƯ: PHÁP TẠNG NHÂN ĐỊA ............................. 215 

CHÁNH KINH: “Phật cáo A Nan: Quá khứ vô lượng bất khả tư 

nghị vô ương số kiếp, hữu Phật xuất thế, danh Thế Gian Tự Tại 

Vương Như Lai, Ứng Cúng, Đẳng Chánh Giác, Minh Hạnh Túc, 

Thiện  Thệ,  Thế  Gian  Giải,  Vô  Thượng  Sĩ,  Điều  Ngự  Trượng 

Phu, Thiên Nhân Sư, Phật, Thế Tôn, tại thế giáo thọ tứ thập nhị 

kiếp.  Thời  vị  chư  thiên  cập  thế  nhân  dân  thuyết  kinh,  giảng 

đạo.”. ........................................................................................ 215 

Thứ nhất:  “Phật cáo A Nan” ...................................................... 219 

Thứ hai: “Quá khứ vô lượng bất khả tư nghì, vô ương số kiếp” ... 220 

Thứ ba: “Hữu Phật xuất thế, danh Thế Gian tự tại Vương Như 

Lai” ............................................................................................... 221 

Tại vì sao Phật ở thế gian này xưng là Thích Ca Mâu Ni? 222 



(VCD 060) ................................................................................... 225 

Thứ  tư:   “Ứng  Cúng,  Đẳng  Chánh  Giác,  Minh  Hạnh  Túc, 

 Thiện  Thệ,  Thế  gian  giải,  Vô  Thượng  sĩ,  Điều  Ngự  trượng 

 phu, Thiên nhân sư, Phật, Thế Tôn”  ..................................... 225 

Đức hiệu thứ nhất:  “Như Lai”  .......................................... 226 

11 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Bạn hỏi nếu như không nghe kinh  chỉ dựa vào niệm 

Phật để thành tựu có được không? ......................... 237 

“Như” là cái gì vậy? ............................................... 238 

Đức hiệu thứ hai:  “Ứng Cúng”  ........................................ 240 

Đức hiệu thứ ba:  “Đẳng chánh giác”  ............................... 243 

Chú giải: ....................................................................................... 248 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

 

 

 

       KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT!  (3 lần) 

13 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 

 

(VCD 051) 

 

PHẨM THỨ BA 

ĐẠI GIÁO DUYÊN KHỞI 

 

Phẩm  này  là  phát  khởi  (là  Phần  tựa  của  bổn 

kinh) nói rõ bộ kinh này là nhân duyên phát khởi lần 

pháp hội này. 

Ở trong chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ 

vận  dụng  cả  5  loại  nguyên  bản  dịch,  quý  vị  có  thể 

tham khảo đối  chiếu lại xem, đó là  một việc rất  tốt. 

Bây giờ mời xem kinh văn. 

CHÁNH KINH: “Nhĩ thời Thế Tôn oai quang hách 

dịch,  như  dung  kim  tụ,  hựu  như  minh  kính,  ảnh 

sướng biểu lý, hiện đại quang minh sổ thiên bách 

biến.” 

 [Dịch  nghĩa:  Lúc  bấy  giờ  đức  Thế  Tôn  oai  quang 

 rạng rỡ  như khối  vàng nung, lại  cũng như gương 

15 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 sáng  trong  ngoài  sáng  tỏ,  hiện  quang  minh  lớn, 

 biến hiện ra mấy trăm ngàn thứ.] 

Đoạn  này  là  nói  Thế  Tôn  phóng  quang  hiện 

tướng lành, đây là dẫn khởi nhân duyên thù thắng của 

lần pháp hội này. 

Thứ nhất: “Nhĩ thời” [Lúc bấy giờ] 

Trong “Phần tựa” chứng tín đã nói ra rất nhiều, 

tán  thán  trí  tuệ,  đức  năng  của  Bồ  Tát  đến  dự  hội, 

chúng ta cũng đã từng nói qua, nói rất tỉ mỉ với các 

đồng tu. Sau khi giới thiệu phần chứng tín xong, “Nhĩ 

thời” chính là lúc pháp hội bắt đầu, đại chúng tụ hội 

đến tham dự pháp hội mọi người đều đã đến đầy đủ 

(giống  như  thính  chúng  chúng  ta).  Chính  vào  ngay 

lúc này Thế Tôn “Oai quang hách dịch”. 

Thứ  hai:  “Oai  quang  hách  dịch”    [Oai  quang  rạng 

rỡ] 

 “ Oai”  là  oai  đức,  oai  thần  của  Thế  Tôn; 

“Quang”  là  quang  minh;  “Hách”  là  rất  tường  tận; 

“Dịch” là ý nghĩa tươi tốt. 

Chính  là  nói,  lúc  này  dáng  vẻ  của  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật hiển lộ rất thù thắng, rất là khác thường 

so với lúc khác. Mỗi một đại chúng dự hội đều nhận 

ra được rất rõ ràng. Phía sau nêu ra một thí dụ. 



16 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ ba: “Như dung kim tụ” [Như khối vàng nung] 

Thí  dụ  này  rất  hay.  Chúng  ta  đọc  được  ở  trên 

kinh  thường  dùng  sắc  vàng  để  hình  dung  sắc  tướng 

của Phật. Vàng là một trong bảy báu, vàng sở dĩ được 

người thông thường xem rất là quí trọng bởi vì vàng 

ở  trong  bất  cứ  tình  huống  nào,  nó  không  biến  sắc, 

màu sắc của nó vĩnh viễn là tươi đẹp, nhất là khi vàng 

ròng  tan  chảy  trong  nhiệt  độ  cao,  màu  sắc  đó  càng 

đẹp. Dùng cái này để thí dụ cho vẻ mặt của Phật hôm 

đó. Vẻ mặt của Phật có thể nói còn thù thắng tươi đẹp 

hơn cái thí dụ này, không tìm ra một chút kém khuyết 

nào, chính là lấy cái ý này. 

Thứ tư: “Hựu như minh kính” [Lại cũng như gương 

sáng] 

“Minh cảnh” là trong ngoài phát sáng. Phía sau 

nói tiếp. 

Thứ  năm:  “Ảnh  sướng  biểu  lý” [Trong  ngoài  sáng 

tỏ] 

“Ảnh”  là  quang  ảnh.  Quang  ảnh  là  nói  ở  bên 

ngoài, biểu thị bên ngoài của Phật. 

“Sướng” là biểu thị bên trong một chút chướng 

ngại cũng không có. 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Từ biểu thị bên ngoài này có thể thấy được bên 

trong, đây là nói sắc tướng của Phật. 

Chúng ta thường nói  sắc tướng của người này 

là trong suốt, cái thân thể này trong suốt, đích thực là 

như  vậy.  Vậy  thì  cái  tướng  này  tốt,  nếu  dùng  lời 

thông thường hiện tại mà nói thì đó là hình tướng rất 

là khoẻ mạnh. 

Phàm  phu  vì  sao  trong  và  ngoài  không  thấu 

suốt?  Là  bởi  vì  phàm  phu  có  vọng  tưởng,  có  phiền 

não,  có  lo  lắng,  có  vướng  bận,  cho  nên  trong  sắc 

tướng của phàm phu là tối tăm, một mảng mờ mịt. 

Chư Phật Bồ Tát đã đoạn hết vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước,  cho  nên  trong  ngoài  của  các  Ngài 

trong  suốt.  Phàm  phu  thông  thường  chúng  ta,  trong 

chính mình là một mảng bồn chồn cho nên không có 

năng lực thấy được người khác. Thế nhưng thế gian 

này  có  một  số  người  tu  hành,  tu  hành  có  được  chút 

định lực, cũng chính là nói họ có năng lực hàng phục 

được phiền não. Tuy rằng những người này chưa phải 

là  đoạn  được,  mới  chỉ  hàng  phục,  cũng  là  thông 

thường  chúng  ta  gọi  là  công  phu  thành  khối.  Loại 

người này tâm thanh tịnh, phiền não ít, phiền não rất 

nhẹ nên họ liền có năng lực xem thấy tất cả sắc thân 

của chúng sanh, cũng có thể xem thấy bên trong của 

sắc thân. Hiện tại chúng ta gọi họ là có công năng đặc 



18 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



biệt, hoặc giả có người gọi họ là có cặp mắt X quang, 

đều  thuộc  về  loại  này.  Trong  Phật  pháp  cũng  gọi  là 

“Thiên nhãn thông” nên họ liền có thể xem thấy bên 

trong  của  một  người.  Cho  nên  thân  thể  của  bạn  có 

phải là trong suốt hay không, họ vừa nhìn là liền biết 

được. Nếu như là trong suốt thì công phu tu hành rất 

cao,  chí  ít  phiền  não  đã  không  còn  khởi  hiện  hành, 

thân tâm trong suốt, đó nhất định không phải là người 

phàm vì phàm phu không làm được cái thân thể này 

là trong suốt. 

Năm  xưa  khi  tôi  giảng  kinh  ở  Maiami  -  Hoa 

Kỳ, đã từng thấy có một người Mỹ, ông ấy có thiên 

nhãn,  đây  cũng  chính  là  công  năng  đặc  dị.  Khi  tôi 

giảng kinh ông ấy cũng đến nghe, ông xem thấy cuốn 

“Vô Lượng Thọ Kinh Chú Giải”, đây là chú giải của 

lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, phía trước có một tấm hình 

của  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư,  chúng  ta  in  ở  trên  quyển 

kinh. Người này thấy ảnh tượng này của lão cư sĩ Hạ 

Liên, ông ấy nói thân thể của lão cư sĩ là trong suốt. 

Ông nói với tôi:  

-  Con  người  này  không  phải  là  người  bình 

thường. 

Cho nên chúng tôi cảm thấy kỳ lạ, vì nếu như 

ông  ấy  thấy  được  thân  thể  thực  của  Hạ  lão  là  trong 

suốt thì còn có thể nói được thông, nhưng ông ấy chỉ 

19 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





thấy được một tấm hình, nói hình ở trên tấm hình là 

trong suốt, chúng ta rất khó mà hiểu được. Thế nhưng 

ông  ấy  nói  về  lão  Hạ  Liên  (con  người  của  Hạ  Lão 

này,  ông  cũng  chưa  từng  thấy  mặt,  cũng  chưa  từng 

nghe  nói  qua,  từ  trước  đến  giờ  chưa  từng  nghe  nói 

qua), nói sơ qua trên tổng thể thì rất là chính xác. Ông 

ấy nói:  

- Con người này hiện tại không còn ở đời, con 

người này là người tái sanh. 

Ông còn nói là: 

-  Năm  xưa  khi  còn  ở  đời,  con  người  này  cũng 

gặp phải một số khó khăn. 

Những  điều  ông  nói  ra  đều  là  rất  gần  với  sự 

thật,  cho  nên  ở  ngay  trong  lời  nói  này,  có  thể  phán 

đoán lời của họ nói ra là đáng tin, không phải là giả. 

Nếu  đạt  đến   “Ảnh  sướng  biểu  lý” [Ảnh  thông 

ra  ngoài],  vậy  thì  có  công  phu  tương  đối  rồi,  đó  là 

hình dung thân thể của Thích Ca Mâu Ni Phật trong 

ngoài  trong  suốt,  ánh  sáng  phát  ra   “Oai  quang  hách 

 dịch” [Oai  quang  rạng  rỡ],  bên  ngoài  thì  biến  chiếu 

pháp  giới,  bên  trong  còn  chiếu  đến  tự  tánh.  Đó  là  ý 

nghĩa biểu thị của “Ảnh sướng”: “Ảnh” là biểu hiện 

bên ngoài, “Sướng” là nói lý, nói bên trong. 



20 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ  sáu:  “Hiện  đại  quang  minh  sổ  thiên  bách 

biến” [Hiện quang minh lớn, biến hiện ra mấy trăm 

ngàn thứ] 



Ngay trong quang minh biến hoá vô lượng, nó 

là  biến  động.  Chỗ  này  khiến  cho  chúng  ta  thể  hội 

Phật  quang  phổ  chiếu  pháp  giới,  ở  pháp  hội  này 

không  hề  khác  nhau  với  cảnh  giới  trên  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” cũng là biến chiếu pháp giới. Pháp giới, thể 

tánh,  hiện  tướng,  sự  lý,  nhân  quả,  chuyển  biến  vô 

lượng  vô  biên.  Cái  cảnh  giới  này  là  ở  ngay  trong 

 “Đại quang minh”  hiển lộ ra. Đó là cảnh giới không 

thể nghĩ bàn. 

Phật hiện ra loại cảnh giới này, nhất định không 

phải  là  ngẫu  nhiên,  mà  quyết  định  là  có  đại  nhân 

duyên, nếu không thì Phật sẽ không hiện ra cảnh giới 

thù thắng như vậy, cái cảnh giới này rất là hy hữu. 

Năm xưa ngay trong hội này Tôn giả A Nan đã 

thấy được. 

CHÁNH  KINH:  “Tôn  giả  A  Nan  tức  tự  tư  duy: 

“Kim  nhật  Thế  Tôn  sắc  thân  chư  căn  duyệt  dự 

thanh tịnh, quang nhan nguy nguy, bảo sát trang 

nghiêm, tùng tích dĩ lai, sở vị tằng kiến”. Hỷ đắc 

chiêm ngưỡng, sanh hy hữu tâm”. 

 

 [Dịch nghĩa: Tôn giả A Nan liền tự suy nghĩ: “Hôm 

21 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 nay  Thế  Tôn  sắc  thân,  các  căn  vui  sướng  thanh 

 tịnh, quang nhan vòi vọi, cõi báu trang nghiêm, từ 

 xưa đến nay ta chưa từng thấy”, mừng rằng mình 

 được chiêm ngưỡng, sanh tâm hy hữu. ] 

Thứ nhất: “Tôn giả A Nan tức tự tư duy: Kim nhật 

Thế  Tôn” [Tôn  giả  A  Nan  liền  tự  suy  nghĩ:  “Hôm 

nay Thế Tôn] 

Tôn giả A Nan là thị giả của Thế Tôn, cũng là 

người  thường  hay  ở  bên  cạnh  Thế  Tôn,  nhiều  năm 

như vậy. Chưa từng thấy qua dung nhan của Thế Tôn 

như  ngày  hôm  nay,  thị  hiện  ra  như  vậy.  “Tức  tự  tư 

duy”,    đó  là  nói  trong  lòng  A  Nan,  Ngài  đang  nghĩ 

tưởng. 

Thứ hai: “Sắc thân chư căn duyệt dự thanh tịnh” 

[Sắc thân, các căn vui sướng thanh tịnh] 

Hai  câu  này  khiến  cho  người  rất  ngưỡng  mộ. 

Khiến  cho  người  sau  khi  thấy  rồi,  liền  có  thể  rất  rõ 

ràng thể hội được toàn thân Thế Tôn đều là an vui. 

“Sắc  thân”  là  nói  thân  tướng  của  Thế  Tôn; 

“Chư  căn”  là  nói  riêng  sáu  căn  nhãn,  nhĩ,  tỷ,  thiệt, 

thân, ý; “Duyệt do” là an vui, nên gọi là lỗ chân lông 

cũng mỉm cười, đều hiển lộ tươi cười ; “Thanh tịnh” 

không gì bằng. Cái “thanh tịnh” này là nói “tâm thanh 

tịnh”. Còn “căn thân” thì an vui (duyệt do). Hai câu 

phía sau là hình dung Ngài. 



22 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ  ba:  “Quang  nhan  nguy  nguy,  bảo  sát  trang 

nghiêm” [Quang nhan vòi vọi, cõi báu trang nghiêm] 

 “Nhan”  là dung nhan, diện mạo, dáng vẻ dung 

mạo ngày nay, đức tướng của Thế Tôn;  “Nguy nguy” 

là hình dung cao, thù thắng, ý là cao lớn thù thắng, đó 

là  cực  kỳ  hình  dung;  “Bảo  sát  trang  nghiêm” ,  chính 

là  câu  phía  trước  đã  nói  “Hiện  đại  quang  minh,  số 

thiên bách biến”; Phật phóng quang, trong hào quang 

hiển thị mười phương tất cả cõi nước chư Phật, đều là 

hiển bày ngay trong Phật quang. Cho nên đây là việc 

hi hữu. 

Thứ tư: “Tùng tích dĩ lai, sở vị tằng kiến” [Từ xưa 

tới nay ta chưa từng thấy] 

A Nan nghĩ lại, từ lúc xuất gia theo Phật làm thị 

giả  nhiều  năm  đến  nay,  từ  trước  đến  giờ  chưa  từng 

thấy  qua  Thế  Tôn  có  tướng  lạ  như  ngày  hôm  nay, 

chưa thấy qua. 

Ở  trong  kinh  điển  ghi  chép:  Hôm  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật  thị  hiện  thành  đạo  ở  dưới  cội  Bồ  Đề, 

đêm nhìn sao sáng, đại triệt đại ngộ, thì chính vào lúc 

này  A  Nan  sanh  ra  đời.  Tin  tức  này  thông  báo  đến 

vua Tịnh Phạn, vua Tịnh Phạn nghe nói em trai ông 

sanh được một con trai, lại nghe nói hôm nay thái tử 

thành Phật, song hỉ lâm môn. Vua Tịnh Phạn liền đặt 

tên cho con trai của người em là A Nan. A Nan dịch 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





thành ý Trung văn chính là “khánh hỉ”, song hỉ lâm 

môn, tên của A Nan là do vua Tịnh Phạn đặt cho. A 

Nan  20  tuổi  xuất  gia,  điều  này  cũng  chính  là  nói 

Thích  Ca  Mâu Ni  Phật  giảng kinh  nói pháp 20 năm 

trước ông chưa được nghe. Sau khi ông xuất gia làm 

thị giả của Phật, Phật nói pháp 49 năm, nên 29 năm 

sau  đó  thì  tôn  giả  A  Nan  được  nghe,  không  bỏ  sót 

một hội nào, nhất là Ngài đa văn đệ nhất, sức ghi nhớ 

rất  là  tốt,  nghe  qua  một  lần  thì  vĩnh  viễn  không  thể 

quên  đi.  Khi  A  Nan  xuất  gia,  ông  yêu  cầu  Thế  Tôn 

một số điều kiện, trong đó có một điều, chính là Thế 

Tôn  giảng  kinh  nói  pháp  20  năm  trước,  20  năm  đó 

ông không  có  nghe  được,  nên  yêu  cầu  Thế  Tôn  tìm 

thời gian rảnh trùng tuyên lại một lần cho ông nghe. 

Thế Tôn đồng ý với ông. Cho nên những kinh giảng 

vào  ngày  trước  Thế  tôn  lại  giảng  lại  một  lần  cho  A 

Nan nghe. Do đó pháp mà Thế Tôn đã nói trong 49 

năm A Nan đều được nghe, không sót một hội nào. 

Cho  nên  sau  khi  Thế  Tôn  diệt  độ,  A  Nan  trở 

thành  nhân  vật  quan  trọng  để  kết  tập  kinh  điển. 

Chúng ta biết được tất cả kinh điển, đều là do A Nan 

giảng lại. Khi A Nan giảng lại, phía dưới có đồng tu 

ghi  lại  cho  ông,  như  vậy  mới  biên  thành  kinh  sách. 

Thế  Tôn  năm  xưa  giảng  kinh  nói  pháp  tuyệt  nhiên 

không có ghi chép, vậy A Nan giảng lại có giảng sai 

hay  không?  Cái  điểm  này  chúng  ta  không  cần  hoài 

nghi  vì  Thế  Tôn  sớm  đã  biết  rõ  việc  này  nên  khi  A 

Nan giảng trùng tuyên lại có 500 A La Hán làm tác 



24 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chứng cho Ngài. 500 vị  A La Hán này nghe A Nan 

giảng  lại,  nên  việc  giảng  lại  cần  phải  thông  qua  sự 

đồng ý của 500 A La Hán rằng không hề sai, Thế Tôn 

nói đúng như vậy, vậy mới có thể được ghi chép lại. 

Nếu còn có một  người đưa ra ý kiến  không đồng ý, 

vậy  thì  câu  này  không  thể  ghi  lại.  Cho  nên  kết  tập 

kinh tạng không phải số ít phục tùng số nhiều, chỉ cần 

một  người  nêu  ra  ý  khác  thì  không  được,  thì  không 

thể  ghi  chép  lại,  nhất  định  phải  cả  500  vị  này,  mỗi 

mỗi đều gật đầu đồng ý, đều khẳng định là Thế Tôn 

nói như vậy, vậy mới ghi chép lại. Đó là chánh tín, để 

người sau khi mở kinh điển ra đều có thể đoạn nghi 

sanh tín. 

A Nan trùng tuyên lại, cũng chính là Thế Tôn 

năm  xưa  đã  nói  không  hề  khác  biệt.  Cho  nên  ngày 

trước  kết  tập  kinh  tạng  nghiêm  túc  như  vậy,  thận 

trọng  như  vậy.  A  Nan  thực  tế  mà  nói  cũng  là  Pháp 

Thân  Đại  Sĩ  thừa  nguyện  tái  lai  thị  hiện.  Chúng  ta 

xem  thấy  ngay  trong  kinh  điển  mà  Phật  nói, nhất  là 

kinh điển Đại thừa những đệ tử của Phật đều là Đại A 

La Hán, không phải Tiểu thừa A La Hán. Chữ “Đại” 

này chính là Đại thừa. 

 Đại thừa A La Hán là địa vị gì vậy? 

A La Hán là tiếng phạn, dịch thành ý Trung văn 

là “Vô học”, vô học chính là tốt nghiệp rồi. 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Tiểu  thừa  A  La  Hán  là  tốt  nghiệp  xong  tiểu 

thừa giáo, cái họ đã học đều đã học xong, không còn 

thứ gì để học nữa mới gọi là quả A La Hán, chính là 

tốt nghiệp rồi. 

Trong pháp Đại thừa gọi A La Hán cũng là tốt 

nghiệp rồi, nhưng đó là quả vị gì vậy? Bồ Tát Pháp 

Vân Địa (chính là Bồ Tát thập địa), đó là tốt nghiệp 

rồi. 

Trên  kinh  thường  nói  “ba  A  Tăng  Kỳ  kiếp” 

viên  mãn  thành  Phật1.  Ba  A  Tăng  Kỳ  kiếp  là  nói 

thành  tựu  tới  Bồ  Tát  Thập  Địa  (Bồ  Tát  Pháp  Vân 

Địa)2. Nếu như là trên kinh đã nói, những người này 

đều  là  A  La  Hán,  hay  nói  cách  khác,  vị  thứ  của  họ 

thấp nhất đều là Bồ Tát Đại thừa Pháp Vân Địa. Đó là 

ở vết tích mà nói, là bổn lai diện mục của họ bộc lộ 

cho chúng ta xem, còn hiện tại là họ là đang biểu diễn 

ở  trên  vũ  đài,  cái  họ  biểu  diễn  là  một  Tiểu  thừa  sơ 

quả Tu Đà Hoàn. Tôn giả A Nan vào lúc này là địa vị 

như  vậy,  còn  trên  thực  tế  những  vị  này  họ  đều  là 

Pháp Thân Đại Sĩ. 

Cho nên đó là chúng ta hiểu rõ cái đạo lý này, 

hiểu rõ những chân tướng sự thật này, thì đối với việc 

kết tập kinh điển sẽ không hoài nghi. 

Thế  nhưng  những  lời  nói  này  đối  với  người 

hiện tại mà nói họ khó mà tin tưởng “Anh tin tưởng, 



26 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhưng  tôi  không  tin  tưởng”.  Người  như  vậy  quá 

nhiều, việc này chẳng thể trách. Chỗ này trên “Kinh 

Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện” đã nói:  “Chúng sanh 

 cõi Ta Bà, đặc biệt là chúng sanh Mạt pháp cứng đầu 

 khó dạy” , nên làm gì có chuyện họ dễ dàng tin tưởng 

được. 

 Vậy những người chân thật có thể tin tưởng được là 

 loại người nào? 

Trong lúc giảng kinh chúng ta cũng thường nói 

qua  có  hai  loại  người:  Một  loại  người  là  người  căn 

tánh  thông  minh  lanh  lợi,  bạn  vừa  nói  thì  họ  liền 

thông  hiểu,  họ  sẽ  tin  sâu  không  nghi;  Ngoài  ra  một 

loại người nữa là người trong đời quá khứ thiện căn 

phước đức sâu dầy, nên khi bạn giảng cho họ nghe họ 

có thể tiếp nhận, khi vừa nhắc đến thì dẫn khởi thiện 

căn phước đức trong đời quá khứ của họ, họ tin tưởng 

họ không hoài nghi. Hai loại người này có thể được 

lợi  ích,  hai  loại  người  này  chính  là  trong  Phật  pháp 

gọi  là  chúng  sanh  căn  tánh  chín  muồi,  căn  tánh  của 

họ chín muồi, có thể được độ. 

Còn  những  chúng  sanh  đã  không  phải  thượng 

căn lợi trí, lại không phải là thiện căn phước đức chín 

muồi thì họ làm sao mà không hoài nghi? Cho nên họ 

nhất  định  sẽ  hoài  nghi.  Loại  hoài  nghi  này  ở  trong 

Phật pháp nói đến rất nhiều, nghi là chướng ngại lớn 

nhất của Bồ Tát, đó là đại phiền não. Tham, Sân, Si, 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Mạn,  phía  sau  chính  là  Nghi,  không  thể  tin  tưởng, 

không  thể  tiếp  nhận,  là  phiền  não  chướng,  cái  nghi 

này là chướng ngại rất lớn, cho dù họ có nghi, nhưng 

tri  kiến  của  họ  quyết  không  phải  là  chánh  tri  chánh 

kiến, tri kiến của họ là tri kiến sai lầm, họ chấp trước 

tri  kiến  sai  lầm  của  chính  mình,  vậy  thì  liền  biến 

thành “thiên kiến”. Ở trong Phật pháp có thể quy nạp 

trong  5  loại  kiến  hoặc3,  5  loại  kiến  hoặc  này  mọi 

người  đều  biết:  Loại  thứ  nhất:  “Thân  kiến”,  chấp 

trước  cái  thân  này  là  ta;  Loại  thứ  hai:  “Biên  kiến”, 

biên kiến chính là thiên kiến; Loại thứ ba là “Kiến thủ 

kiến”; Loại thứ tư: “Giới thủ kiến”; Loại thứ 5 là “Tà 

kiến”: Phàm hễ thuộc về tất cả kiến giải sai lầm của 

bốn  loại  trước  đều  gọi  là  “Tà  kiến”,  tà  kiến  là  kiến 

giải sai lầm. 

Chúng  ta  nghĩ  lại  xem  lời  nói  của  Phật  rất  có 

đạo  lý,  thế  giới  ngày  nay  tại  vì  sao  loạn  thành  một 

mảng? Ngày trước nếu nói rằng “Thế giới đại loạn” 

thì chúng ta rất khó thể hội, hiện tại nói thế giới đại 

loạn  thì  có  ai  mà  không  biết  chứ?  Người  người  đều 

có thể xem thấy, mỗi người đều đích thân cảm nhận 

được là loạn thế nào. 

 Vậy thế giới do đâu mà loạn vậy? 

Từ thiên kiến mà ra, nên Phật dạy chúng ta phải 

đoạn trừ, Phật dạy chúng ta kiến giải phải viên mãn. 



28 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật  pháp  nói  “Viên”:  Tín  phải  viên  tín,  giải 

phải viên giải, hành phải viên hành, chứng phải viên 

chứng, giác ngộ phải viên giác, tu hành phải viên tu, 

đều là nói “viên” mà không nói “thiên”, vừa thiên thì 

hỏng. Chúng ta từ ngay chỗ này, liền rất rõ ràng thể 

hội  được  thế  giới  ngày  nay,  người  đời  ngày  nay  cái 

chú trọng cũng là thiên kiến. “Thiên” ở khoa học kỹ 

thuật, “thiên” ở tài phú, cho nên ở trong cả thảy văn 

hoá,  trong  cả  thảy  đời  sống,  nó  không  “huân  bình”, 

mà nghiêng ở một bên thì tâm bệnh xảy ra. 

Chúng ta quay đầu xem lại giáo huấn của Phật 

Bồ Tát, rồi lại xem giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, 

so cùng với người hiện tại đã dạy đã học đích thực là 

không giống nhau. Nho, Phật đều chú trọng đến toàn 

diện,  chỉnh  thể  của  vũ  trụ  nhân  sanh,  không  phải 

nghiêng  trọng  ở  một  bộ  phận  nào,  không  phải  xem 

thường một bộ phận nào. Nếu mất đi sự cân bằng thì 

cũng  giống  như  địa  cầu  hiện  tại  đã  mất  đi  sự  cân 

bằng, vậy thì trong đây có nguy cơ rồi, có tai nạn rồi. 

Những đạo lý này rất sâu, không dễ gì thể hội. Hiện 

tại chúng ta trước mắt đã nhận chịu rồi, khi mở kinh 

Phật  ra  chúng  ta  bỗng  nhiên  hiểu  được,  bỗng  nhiên 

tường tận. 

Thứ  năm:  “Hỉ  đắc  chiêm  ngưỡng,  sanh  hi  hữu 

tâm” [Mừng  rằng  mình  được  chiêm  ngưỡng,  sanh 

tâm hy hữu] 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Ở trong hội này tôn giả A Nan cũng là như vậy, 

là  từ  trước  đến  giờ  chưa  từng  thấy  qua  Thế  Tôn  có 

tướng lạ đặc biệt đến như vậy, từ xưa đến nay chưa 

từng thấy qua. Sau khi xem thấy rất là hoan hỉ, sanh 

hi hữu tâm. 

Quá  hi  hữu,  “Hi  hữu”  tướng  lạ  thì  nhất  định 

Thế  Tôn  sẽ  nói  pháp  môn  hi  hữu.  Việc  Ngài  hiện 

tướng  lạ  cùng  việc  Ngài  giáo  học  nhất  định  có  liên 

quan với nhau. Thời gian A Nan theo Phật rất lâu nên 

mỗi  lần  Phật  giảng  kinh  nói  pháp  đều  phóng  quang 

hiện tướng. Cho nên mọi người vừa nhìn thấy Phật có 

tướng lạ liền biết được Phật sắp nói pháp, thế nhưng 

tướng lạ hôm nay hi hữu không gì bằng. 

CHÁNH KINH: “Tức tùng tọa khởi, thiên đản hữu 

kiên, trường quỵ hiệp chưởng” 

 [Dịch nghĩa:  Ngài liền  từ  tòa đứng  dậy,  trật  áo  vai 

 phải, quỳ dài, chắp tay] 

Đây là lễ tiết,  “Lễ tán, trần từ”  chính là hiện tại 

chúng ta gọi là thỉnh pháp. Trước khi thỉnh pháp nhất 

định phải hành lễ, lễ đại biểu chính mình trọng pháp. 

Người Trung Quốc chúng ta gọi là “tôn sư trọng đạo” 

cho  nên  lễ  không  thể  phế  bỏ.  Người  hiện  tại  tuy  là 

không nói lễ, thế nhưng khi gặp người có lễ phép thì 

mọi  người  đều  hoan  hỉ.  Điều  này  có  thể  thấy  được 

đích thực là có thể thuận theo tánh người, xem thấy 



30 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người có lễ mạo luôn là hoan hỉ. 

“Lễ” thực tế mà nói  nhất định phải học. Ngày 

trước tôi ở Đài Trung thân cận với lão cư sĩ Lý Bỉnh 

Nam, Ngài giảng cho chúng tôi nghe “Lễ Ký”. Biên 

độ của “Lễ Ký” rất rộng, ông tuyển giảng cho chúng 

tôi nghe, khi giảng “Lễ Ký” vừa mở đầu, ông liền nói 

với chúng tôi: 

 “Tôi  giảng  Lễ  Ký  không  phải  là  muốn  các 

 người học lễ vì học lễ rất khó, chỉ là dạy các vị hiểu 

 được thường thức của lễ, hy vọng tương lai bạn  đối 

 nhân xử thế tiếp vật, đừng để người khác chán ghét 

 bạn”.   

Bài khoá này rất có ý nghĩa với chúng tôi, bạn 

liền có được thành tựu, không cầu quá cao, trình độ 

không  quá  cao,  mà  trình  độ  rất  thấp  để  bạn  khi  ra 

ngoài tiếp xúc với đại chúng người ta sẽ không chán 

ghét  với  bạn.  Cho  nên  lão  sư  Lý  dạy  chúng  tôi  “Lễ 

Ký”,  mức  độ  ở  chính  ngay  chỗ  này,  cái  điểm  này 

tương đối quan trọng. 

Người  xưa  đã  nói:   “Bất  học  lễ,  vô  dĩ  lập”  4, 

nghĩa  là  bạn  không  hiểu  được  lễ  mạo  thì  bạn  sẽ 

không có chỗ đứng trong xã hội, bởi vì Trung Quốc 

từ xưa đến nay là nước chú trọng lễ nghĩa. Lễ giáo là 

giáo học của Lễ, vào thời xưa là khoá trình mà trẻ thơ 

cần  phải  học,  bắt  đầu  học  từ  lúc  nào?  Bảy  tuổi  đến 

31 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





trường  thì  bắt  đầu  học,  có  thể  nói  là  quá  trình  giáo 

dục tiểu học chính là học lễ, chính là dạy bạn qui củ 

đối nhân xử thế tiếp vật. Đến đầu năm Dân Quốc vẫn 

còn giữ được một môn học, dạy cái gì? Tu thân. Môn 

học  này  tôi  cũng  chưa  được  học  qua,  đại  khái  phải 

lớn hơn tôi 5 tuổi thì mới có được học qua, đến tuổi 

tác như tôi khi đi học thì môn học này đã không còn. 

Cái  môn  học  này,  tôi  đã  được  xem  qua  quyển  sách 

khoá trình học tu thân trong tiểu học, sách giáo khoa 

tu  thân  đã  tôi  xem  qua,  thế  nhưng  khi  chúng  tôi  đi 

học thì bài khoá này đã bị phế bỏ, đã không còn, mà 

đổi thành công dân, tu thân đổi thành công dân. Thời 

tôi  còn  có  môn  học  như  vậy,  nhiều  ít còn  dạy  được 

một ít. Hiện tại e rằng trường học đã không còn dạy 

môn học này nữa. 

Hiện  tại  đề  xướng  “Dân  chủ,  tự  do,  mở  rộng, 

nhân quyền”, những thứ này thì rất thời trang, quyết 

định không thể phản đối, thời đại trào lưu này có thể 

phản đối được sao? Nhưng kỳ thực đó là “thiên kiến”, 

những khẩu hiệu này tuyệt nhiên không thể mang đến 

an  định  hoà  bình  cho  cả  thế  giới,  phồn  vinh  hưng 

vượng,  không  hề  có  được.  Bạn  tỉ  mỉ  mà  suy  nghĩ 

khẩu  hiệu  này  dường  như  còn  mang  đến  tai  nạn. 

Chúng  ta  vẫn  không  phản  tỉnh  hay  sao?  Vẫn  không 

giác ngộ hay sao? Cái khẩu hiệu này là chân lý sao? 

Rất  đáng  được  chúng  ta  sâu  sắc  phản  tỉnh.  Đây  là 

chúng ta từ trên lễ tiết mà nghĩ đến. 



32 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ  nhất:  “Tức  tùng  toạ  khởi”   [Ngài  liền  từ  tòa 

đứng dậy] 

Khi nghe kinh mỗi người ngồi ở nơi vị trí của 

chính  mình,  nếu  như  cần  phải  thỉnh  giáo  thời  trước 

qui củ lớn hơn một chút, nhất định phải từ chỗ ngồi 

đứng dậy, đến trước mặt của Phật hành lễ. Hiện tại thì 

rất thuận tiện, muốn thưa hỏi không cần phải rời chỗ 

ngồi mà chỉ cần đưa tay lên thì được, ta có vấn đề nêu 

lên thì được rồi. 

Thứ hai: “Thiên đản hữu kiên” [Trật áo vai phải] 

Hiện tại chúng ta đắp trên mình Ca Sa, vai phải  

mọi  người đều xem thấy (thiên  đản). Thế nhưng  Ca 

Sa hiện tại của chúng ta đã cải tiến. Ca Sa đúng cách 

năm xưa khi Thích Ca Mâu Ni Phật còn ở đời là Ca 

Sa mà Tiểu thừa mặc bây giờ, đây chính là Ca sa mặc 

vào  thời  đó.  Bạn  thấy  nó  là  một  tấm  vải  quấn  trên 

thân, thông thường hai vai đều không lộ ra, quấn lấy 

bên  trong,  khi  hành  lễ  mới  để  lộ  vai  phải  ra.  Thế 

nhưng  Ca  Sa  hiện  tại  của  Tiểu  thừa  mặc  màu  sắc 

cũng không đúng, vì hiện tại họ mặc màu vàng hoặc 

màu đỏ, có người mặc màu vàng, cũng có người mặc 

màu đỏ, vậy thì  không đúng, phải  là nhiễm sắc  mới 

đúng, còn màu vàng và màu đỏ nó không phải nhiễm 

sắc. 

Sau  khi  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  Quốc, 

33 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Cương Vực của Trung Quốc ở phía Bắc của Ấn Độ 

(các vị xem bản đồ thì biết được), khí hậu của Trung 

Quốc phải lạnh hơn so với Ấn Độ, nên ba y nhất định 

không đủ dùng. Cho nên Phật giáo truyền đến Trung 

Quốc, y phục, ăn uống rất nhiều thứ đều phải Trung 

Quốc hoá, việc này chúng ta thường nói hiện đại hoá 

cùng bổn thổ hoá, chúng ta nhất định phải tường tận, 

tuyệt nhiên không phải là giữ nguyên không đổi. Phật 

giáo  sau  khi  đến  Trung  Quốc  thì  y  phục  của  Trung 

Quốc hiện tại chúng ta mặc là áo tràng. Áo tràng là y 

phục của người thời nhà Hán, ở nhân gian hiện tại đã 

không còn mặc nữa. Tuy nhiên, người xuất gia còn có 

một kỷ niệm này là chúng ta mặc y phục của thời nhà 

Hán, gọi là áo tràng. 

Điểm khác biệt của tại gia cùng xuất gia là áo 

tràng của người xuất gia mặc, trên áo tràng không có 

thêu hoa, còn áo tràng của người tại gia mặc có thêu 

hoa, ít nhất là trên cổ trên ống tay áo có thêu hoa, còn 

người giàu sang có địa vị thì toàn thân đều thêu hoa 

văn. Hoa văn đó cũng là có quy định, không phải tuỳ 

tiện mà thêu, nó đại biểu thân phận của bạn, đại biểu 

địa vị của bạn, cho nên gọi là “chương phục”. Thân 

phận  của  bạn  như  thế  nào,  sĩ,  nông,  công,  thương, 

phân  ra  rất  rõ  ràng,  y  phục  không  thể  mặc  sai.  Bạn 

mặc khi đi ra ngoài để tiện việc hành lễ thì liền biết 

được bạn là thân phận gì, người dưới chí kính trước 

với người trên, phải hành lễ. Mão (mũ) cũng là như 

vậy, hoa văn thêu trên mũ đều có tiêu chí của địa vị 



34 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thân  phận.  Người  xuất  gia  thì  thuần  sắc  hoàn  toàn 

không có thêu hoa văn, hoàn toàn không có, khác biệt 

ở ngay chỗ này. 

Thế nhưng y, ba y của Phật chúng ta vẫn là có, 

chỉ có ở ngay trong pháp hội. Giảng kinh là pháp hội, 

khi  giảng  kinh,  nghe  kinh  phải  đắp  y.  Thế  nhưng  y 

này không cần phải lớn như nguyên gốc, vì lớn như 

vậy nếu đắp ở bên ngoài thì rất phiền phức, cho nên 

liền đem cái y này cắt bớt đi phân nửa, chúng ta đã 

gút  gọn  đi  phân  nửa,  chỉ  còn  lại  phân  nửa  so  với 

nguyên  gốc,  lúc  trước  chỗ  này  không  có  móc  y,  thì 

giờ làm cái móc, móc hai cái mí lại, về sau không biết 

người nào phát minh ra cái móc này rất là thuận tiện, 

thuận tiện hơn nhiều  so  với  buộc.  Đây  gọi  là  Trung 

Quốc hoá, bổn thổ hoá. Đây là nói đến “thiên đản hữu 

khiên”. 

Thế  nhưng  sau  khi  Phật  giáo  truyền  đến  Nhật 

Bản, người Nhật  Bản còn giỏi  hơn chúng ta, cái Cà 

Sa  của  họ  rút  gọn lại  chỉ  còn  3  tấc,  bạn  thấy  Cà  Sa 

của  pháp  sư  Nhật  Bản,  họ  có  một  sợi  dây  màu  đỏ 

quàng ra phía sau cổ, một miếng 3 tấc thì để ở phía 

trước,  thì  là  họ  đắp  y  lên  rồi,  họ  còn  đơn  giản  hơn 

chúng  ta  nhiều,  không  có  phiền  phức  như  chúng  ta. 

Bình  thường  họ  mặc  tây  phục,  họ  không  mặc  áo 

tràng, họ mặc đồ tây, Cà Sa của họ để ở trong túi áo 

đồ tây, khi làm pháp hội họ mới mang nó ra. 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Cho  nên  đây  chính  là  tính  chất  của  kỷ  niệm, 

chúng ta đắp y là kỷ niệm Thích Ca Mâu Ni Phật, kỷ 

niệm tình hình pháp hội thời đó, khiến chúng ta mỗi 

niệm không quên ân đức của Phật Đà. Ý nghĩa chính 

ngay chỗ này, đây  là thuộc về tri  ân báo ân, báo  ân 

cội nguồn, niệm niệm không quên ân đức của lão sư. 

Cho nên Thiên Đản Hữu Kiên (trật áo vai phải), 

vì sao phải Thiên Đản Hữu Kiên? Khi hành lễ không 

quên hầu hạ lão sư, lão sư có việc gì dặn bảo bạn làm, 

động tác của bạn phải nhanh nhẹn, tay phải làm việc 

thì thuận tiện, cho nên thừa sự cúng dường, vì vậy khi 

hành  lễ  không  phải  ở  một  chỗ  đó  mà  chí  kính,  còn 

phải tuỳ thời nghe dặn bảo, tuỳ thời phục vụ. 

Thứ ba: “Trường quỵ hiệp chưởng” [Quỳ dài, chắp 

tay] 

 “Trường  quỵ”   thông  thường  là  quỳ  một  chân, 

để khi đứng dậy dễ dàng, đứng dậy được nhanh hơn. 

Người Trung Quốc quỳ là hai đầu gối đều quỳ 

xuống.  Trong  Phật  kinh  cũng  thường  nói  “Hồ  quỳ”. 

“Hồ  quỳ”  là  cách  quỳ  người  nước  ngoài.  Cách  quỳ 

của  người  nước  ngoài  cùng  cách  quỳ  của  người 

Trung Quốc không như nhau, người Trung Quốc quỳ 

hai  cái  đầu  gối,  còn  người  nước  ngoài  quỳ  một  đầu 

gối gọi là “Hồ quỳ” chính là một đầu gối chấm đất, 

để đứng dậy được nhanh. Vai trái lộ ra làm việc được 



36 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhanh,  đó  chính  là  lúc  nào  cũng  chuẩn  bị  hầu  hạ 

trưởng giả, vì trưởng giả phục vụ, đó là rất lễ kính. 

 “Hiệp  trưởng”   cũng  là  chí  kính,  biểu  thị  một 

lòng cung kính. Mười ngón tay biểu thị tán loạn, tâm 

bình  thường  hay  tán  loạn,  nghĩ  tưởng  xằng  bậy  nên 

hiện  tại  khi  hành  lễ,  biểu  thị  ta  một  lòng  cung  kính, 

đem tất cả vọng niệm đều buông bỏ, chuyên tâm chí 

kính, chuyên tâm để nghe giáo huấn của tôn trưởng, 

cho nên chắp tay là biểu thị cái ý này. Hiểu được cái 

ý nghĩa cái chắp tay này,  chắp phải cho khít lại mới 

là  một.  Nếu  như  chắp  mà  ở  giữa  phình  ra,  thì  là  hai 

chứ  không  phải  là  một,  cho  nên  nhất  định  chắp  tay 

phải khép lại, nó biểu thị nhất, biểu thị nhất tâm, biểu 

thị cái ý này. Phía sau là lời thỉnh pháp của tôn giả A 

Nan. 

CHÁNH  KINH:  “Nhi  bạch  Phật  ngôn:  Thế  Tôn 

kim nhật nhập đại tịch định, trụ kỳ đặc pháp, trụ 

chư  Phật  sở  trụ,  đạo  sư  chi  hạnh,  tối  thắng  chi 

đạo.” 

 [Dịch nghĩa: Mà bạch Phật rằng: Thế Tôn ngày nay 

 nhập đại tịch định, trụ pháp kỳ đặc, trụ hạnh đạo sư 

 của chư Phật trụ, là đạo tối thắng. ] 

Trong lời thỉnh giáo này có hai đoạn, cái đoạn 

này trước tiên tán thán Thế Tôn thị hiện tướng lạ. 

37 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 






****** 

 

(VCD 052)  

 

Thứ nhất: “Nhi bạch Phật ngôn: Thế Tôn kim nhật 

nhập  đại  tịch  định” [Mà  bạch  Phật  rằng:  Thế  Tôn 

ngày nay nhập đại tịch định] 

Là A Nan, Ngài nói “Bạch đức Thế Tôn, hôm 

nay Thế tôn vào Đại tịch định” 

 “Đại tịch định” là gì ?  

“Đại  tịch định” chính là thiền  định, thiền định 

sâu thẳm. 

 Tiểu định: Các vị phải nên biết, “định” không 

phải  là  như  hiện  tại  là  ngồi  xếp  bằng  quay  mặt  vào 

vách nhắm mắt lại, chúng ta đều xem thấy hình thức 

này cho là thiền định. Loại nhập định này là tiểu định 

chứ không phải đại định, tiểu định sau khi vào định 

thì không khởi được tác dụng. 

 Đại định: Đi đứng nằm ngồi đều là định. Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  vì  mọi  người  giảng  kinh  nói  pháp 

đều  đang  ở  trong  định,  ý  nghĩa  của  định  này 

là: “Ngoài không dính mắc, trong không động tâm” . 



38 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đây không phải nói là sáu căn không được tiếp 

xúc cảnh giới bên ngoài, mà vẫn là tiếp xúc. Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  mắt  cũng  vẫn  thấy,  tai  cũng  vẫn  nghe 

tiếng,  sáu  căn  vẫn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần, 

nhưng  trong  tâm  như  như  bất  động,  không  bị  cảnh 

giới bên ngoài nhiễu loạn. 

Phàm phu chúng ta thấy sắc, nghe tiếng…sẽ bị 

cảnh  giới  bên  ngoài  nhiễu  loạn,  bị  cảnh  giới  xoay 

chuyển, vậy thì rất khổ. Phật và đại Bồ Tát các Ngài 

có  công  phu,  thật  có  định  lực,  các  Ngài  có  thể  thấy 

như không thấy, nghe như không nghe…Mặc dù sáu 

căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần bên ngoài nhưng 

tâm  thanh  tịnh  của  các  Ngài  không  hề  có  chút  ô 

nhiễm, loại định này gọi là Đại Tịch Định, trong định 

có thể thành tựu tất cả sự nghiệp. 

Ngoài danh từ “thiền định” ra còn có một danh 

từ tiếng Phạn gọi là Tam muội, Tam muội cũng chính 

là Tịch định. 

Còn Đại Tịch định này người xưa thường gọi là 

“Bảo  Vương  Tam  Muội”,  hay  còn  nói  “Phổ  Đẳng 

Tam Muội”. “Phổ” là phổ biến, “đẳng” là bình đẳng 

tất  cả  các  pháp.  Phật  Bồ  Tát  đã  chứng  được  bình 

đẳng,  tất  cả  các  pháp  không  những  là  trên  lý  bình 

đẳng, trên tánh bình đẳng, thực tế mà nói trên sự cũng 

bình  đẳng,  khi  ứng  dụng  cũng  bình  đẳng.  Cái  cảnh 

giới này rất sâu. 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Chúng  ta  ngày  nay  nói  trên  lý  bạn  nói  bình 

đẳng, trên tánh bình đẳng, chúng ta sẽ gật  đầu; Còn 

nói trên tướng bình đẳng, trên sự bình đẳng, chúng ta 

sẽ  không  đồng  ý.  Rõ  ràng  năm  ngón  tay  đưa  ra  dài 

ngắn không đều nhau thì làm sao là bình đẳng? Mỗi 

một  người  dáng  dấp  cao  thấp  không  như  nhau,  mặt 

mũi không như nhau, thì làm sao bình đẳng? Hiện tại 

chúng ta chỉ mới biết được trên sự này bình đẳng là ở 

Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  đó  là  trên  Kinh  Vô 

Lượng Thọ nói ở đây sự là bình đẳng, sanh đến Thế 

Giới  Cực  Lạc  dáng  dấp  của  mỗi  người  là  cao  như 

nhau,  tướng  mạo  hoàn  toàn  giống  nhau,  thân  tướng 

mỗi  một người đều giống như “Phật A Di Đà”, Thế 

Giới Tây Phương gọi là thế giới bình đẳng. Còn thế 

giới này của chúng ta ngày nay nói bình đẳng thì mọi 

người  rất  khó  tiếp  nhận,  nhưng  trên  thực  tế  vẫn  là 

bình đẳng, chúng ta chưa phát hiện ra tại sao lại nói là 

bình đẳng? 

Trên  “Kinh  Bát  Nhã”  nói:   “Phàm  sở  hữu 

 tướng, giai thị hư vọng”  5. 

Cho  nên  hảo  tướng  cũng  là  hư  vọng,  mà  ác 

tướng vẫn là hư vọng, hư vọng cùng hư vọng chẳng 

phải  là  bình  đẳng  hay  sao,  làm  gì  mà  không  bình 

đẳng? 

Lại  nói: “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng 

 huyễn bào ảnh”  6. 



40 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tất cả pháp đều là như mộng, như mộng thì là 

bình  đẳng.  Cho  nên  nói  cái  tướng  thật  cũng  là  bình 

đẳng,  sự  cũng  bình  đẳng.  Bạn  vào  cảnh  giới  bình 

đẳng,  tâm  của  bạn  sẽ  định,  ở  trong  tất  cả  pháp  bạn 

tuyệt  đối  sẽ  không  khởi  tâm  động  niệm,  quyết  định 

không  có  tốt  xấu,  quyết  định  không  sanh  phân  biệt 

chấp trước. Vì sao vậy? Vì biết được tất cả pháp đều 

không thể có được, biết được tất cả hiện tượng không 

thể sở hữu. Cái sự thật này, các nhà khoa học hiện đại 

dần dần đang chứng thực được, dần dần họ cũng đang 

phát hiện sẽ chứng thật những điều trên kinh Phật nói 

là sự thật. 

Tiếp  sau  chúng  ta  ở  phía  sau  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”, phải nói rõ cái chân tướng sự thật này. Tâm 

của  Phật  tại  vì  sao  là  định?  Vì  Phật  hiểu  rõ  chân 

tướng  của  tất  cả  pháp  nên  tâm  Phật  là  như  như  bất 

động, tuy là Phật vẫn cứ tuỳ loại hoá thân, tùy cơ nói 

pháp, nhưng chân thật là:  “Nói mà không nói, không 

 nói  mà  nói” ,  đó  chính  là  tướng  của  Đại  Tịch  Định, 

hiện  tướng,  bao  gồm  tất  cả  hoạt  động  đều  đang  ở 

trong định. Chính là trên kinh Đại Thừa thường nói: 

 “Na Già thường tại định, vô hữu bất định thời”  7. 

“Na Già” là tiếng Phạn, ý nghĩa của nó là Rồng, 

Voi.  Rồng  chúng  ta  chưa  thấy  qua,  nhưng  voi  thì 

chúng ta đã thấy qua. Bạn đến vườn thú xem thấy voi 

lớn, voi lớn một ngày từ sớm đến tối cái dáng vẻ của 

nó  dường  như  đang  ở  trong  định  vậy,  đi  đứng  rất 

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





chậm rãi, không vội không khẩn trương, thái độ của 

nó giống như  đang ở trong định  vậy.  Cho nên dùng 

cái này để làm thí dụ cho đời sống của Phật Bồ Tát 

đều đang ở trong định, cho dù động tác rất là nhanh 

nhẹn nhưng nếu bạn tỉ mỉ mà quan sát vẫn là đang ở 

trong định. Vì sao vậy? Vì tâm của các Ngài là thanh 

tịnh,  không  hề  dao  động,  cho  nên  mặc  dù  trong  khi 

thân  đang  nhanh  nhẹn  nhưng  bạn  quan  sát  thấy  vẫn 

đều là đang ở trong định, là đại tịch định mà chỗ này 

nói. Quy về bổn kinh này của chúng ta mà nói: 

 Đại tịch định: Chính là “Niệm Phật Tam muội” 

cùng phía với sau A Nan đã nói, trước sau hợp nhau, 

đích thực nói là niệm Phật Tam muội. 

Cái điểm này chúng ta phải học, học bằng cách 

nào  vậy?  Nhìn  thấu,  buông  bỏ!  Bạn  buông  bỏ  tâm 

liền định. Xin nói với các vị, phải buông bỏ hết tất cả. 

 Tại vì sao phải buông bỏ? 

Vì  tất  cả  đều  là  giả,  không  có  thứ  nào  là  thật. 

Không  chỉ  tất  cả  pháp  thế  gian  phải  buông  bỏ,  mà 

Phật pháp cũng phải buông bỏ. Buông bỏ là tuyệt đối 

không nên để ở trong lòng, để ở trong lòng thì sai rồi, 

bạn chính là phàm phu, để ở trong lòng thì bạn liền 

có  tích  chứa,  bạn  liền  có  vướng  bận,  bạn  liền  có  lo 

lắng, có phiền não. 



42 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bạn  phải  nên  biết  những  thứ  này  thảy  đều  là 

giả,  không  có  thứ  nào  là  thật.  Nếu  bạn  nói  bạn  thật 

lòng không thể buông bỏ, là giả thôi, vì sao? Vì đến 

lúc chết rồi thì liệu bạn có phải buông bỏ hay không? 

Cho  nên  Đại  sư  Ấn  Quang  thường  hay  nhắc  nhở 

chúng ta  “Mỗi giờ mỗi phút phải dán cái chữ chết ở 

 trên trán”.  Cho nên cái gì bạn cũng đều có thể buông 

bỏ, còn có thứ gì đáng nghĩ ngợi nữa, làm gì không 

buông  bỏ  được  chứ?  Vì  bạn  mê  chấp,  si  mê,  chấp 

trước, bạn không thể buông bỏ. Bạn phải nên biết nếu 

bạn  không  thể  buông  bỏ  thì  phải  sanh  tử  luân  hồi 

trong sáu cõi. Vậy cái mà bạn không thể buông bỏ đó 

là gì? Không thể buông bỏ sanh tử luân hồi. Còn như 

tất cả thảy bạn đều buông bỏ rồi, chúc mừng bạn, bạn 

đã siêu việt sáu cõi  luân hồi. Thành thật  mà nói  chỉ 

đơn giản như vậy thôi, mấu chốt là xem bạn có bằng 

lòng làm hay không? 

Không  chỉ  thế  gian  pháp  phải  buông  bỏ,  Phật 

pháp cũng phải buông bỏ, trên Kinh Kim Cang chẳng 

phải đã nói rồi hay sao:  “Pháp còn nên xả, huống hồ 

 phi  pháp”.   Cái  “Pháp”  đó  chính  là  Phật  pháp,  đó 

chính là Phật dạy cho chúng ta, Phật pháp cũng phải 

buông  bỏ.  Vì  sao  vậy?  Làm  gì  có  Phật  pháp?  Phật 

pháp là nhân duyên sanh, không phải là thật. Vì sao? 

Ở  trên  kinh  Phật  nói:   “Chúng  sanh  có  bệnh,  Phật 

 pháp là thuốc” . Bạn hết bệnh rồi thì thuốc cũng phải 

bỏ luôn, còn nếu bệnh bạn hết rồi mà còn phải uống 

thuốc  thì  sẽ  uống  ra  bệnh.  Cái  đạo  lý  này  thì  mọi 

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





người dễ hiểu  “Pháp còn nên xả huống hồ phi pháp”. 

Hiện tại chúng ta có bệnh nên cần phải có Phật pháp, 

ngày ngày ở nơi đó giảng cho bạn nghe vì đó là cần 

thiết, đến khi nào bạn vào được cảnh giới này thì Phật 

pháp này sẽ không cần nữa, nếu cần nữa thì bạn lại bị 

bệnh, thì bạn lại không bình thường. Cho nên các vị 

phải  nên  biết,  sau  khi  giác  ngộ  rồi  thì  bạn  sẽ  giống 

như người xưa đã nói, Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm 

nói pháp là một đống lời thừa, một bộ “Đại Tạng” gọi 

là một đống giấy vụn. Đó là nói khi đã vào được cảnh 

giới rồi, còn nếu chưa vào được thì Phật pháp còn có 

lợi ích, ngộ nhập rồi thì không cần nữa, phải hiểu rõ 

cái đạo lý này. 

Ý  nghĩa  của  những  lời  nói  này  chính  là  dạy 

chúng ta đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, không 

nên  phân  biệt  nó,  không  nên  chấp  trước  nó  thì  bạn 

liền được tự tại. Pháp không phải không có chỗ dùng, 

có chỗ dùng thì đời sống của bạn được rất tự tại, đời 

sống sẽ được rất an vui, không có lo lắng, không có 

phiền  não,  không  có  vướng  bận,  không  có  vọng 

tưởng, bạn được nhiều an vui. 

Thứ  hai:  “Trụ  kỳ  đặc  pháp,  trụ  chư  Phật  sở  trụ, 

đạo  sư  chi  hạnh,  tối  thắng  chi  đạo” [Trụ  pháp  kỳ 

đặc,  trụ  hạnh  đạo  sư  của  chư  Phật  trụ,  là  đạo  tối 

thắng]   

 Một là “Kỳ đặc pháp”  [Trụ pháp kỳ đặc]. 

  



44 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Là chỉ cái gì? “Kỳ” là kỳ diệu, “đặc” là đặc thù, 

(là pháp đặc biệt kỳ diệu). Ba câu phía sau này là đem 

“Kỳ đặc pháp” cụ thể nói ra cho chúng ta nghe chính 

là phía sau đây đã  nói  “Trụ chư  Phật  sở  trụ, đạo sư 

chi hạnh, tối thắng chi đạo”. Đây đều là chúng ta phải 

nên học tập. 

 Hai là “Trụ chư Phật sở trụ”  [Chỗ chư Phật trú].   

Chúng  ta  ở  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  đã  nói  qua 

Thập trụ, Thập hạnh, hiện tại đang bắt đầu giảng đến 

Thập Hồi Hướng, kinh văn chưa giảng đến, đó là biểu 

pháp của đại chúng trong hội lộ ra một tin tức. 

Đệ tử của Phật phải biết  “Trụ Phật sở trụ, hành 

 Phật sở hành” . Cái “Trụ” và “Hành” này trên thực tế 

chính  là  áp  dụng  tâm  Bồ  Đề.  Là  thế  nào?  Bạn  xem 

trên  kinh  Đại  thừa,  bổn  kinh  này  là  kinh  Đại  thừa, 

bổn  kinh  dạy  bảo  chúng  ta  tu  hành  quan  trọng  nhất 

chính là tám chữ  “Phát tâm Bồ Đề, một lòng chuyên 

 niệm”. Đây  là cương lĩnh tu hành của bổn kinh, tám 

chữ này hợp lại là viên tu, viên chứng. Bạn thiên về 

một  phía thì  không được: Nếu như  bạn thiên  ở phát 

tâm Bồ Đề, mà không có một lòng chuyên niệm, vậy 

không đúng; Nếu bạn một lòng chuyên niệm, nhưng 

không có tâm Bồ Đề thì  cũng không thể vãng sanh. 

Cho  nên “Phát  tâm  Bồ  Đề”  cùng  “Một  lòng  chuyên 

niệm” phải kết hợp lại thì bạn quyết định được sanh 

Tịnh Độ. 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 Tâm Bồ Đề là gì? 

Kinh luận hợp lại xem thì ý nghĩa rất là rõ ràng: 

Trong  “Quán  Kinh”  đã  nói,  đó  là:  “Chí  thành  tâm, 

Thâm  tâm,  Hồi  hướng  phát  nguyện  tâm”  đó  là  tâm 

Bồ  Đề;  Còn  trong  “Khởi  Tín  Luận”  đã  nói,  đó  là: 

“Trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm”. 

 Cái gì gọi là “Trực tâm” (hay “Chí thành tâm”)? 

Kinh luận hợp lại xem thì trực tâm chính là tâm 

chí thành, cái tâm này chân thành đến tột đỉnh. 

Cái  gì  gọi  là  tâm  chân  thành?  Không  có  một 

vọng niệm nào, cái tâm này mới là chân thành. Trước 

nhà Thanh, tiên sinh Tăng Quốc Phiên ở trong  “Đọc 

 Thư Bút Ký”  của ông, ông giải thích cái chữ “thành” 

này,  ông  nói  được  rất  hay,  cái  gì  gọi  là  thành?  Một 

niệm không sanh gọi là thành. Cách giải thích này rất 

gần với định nghĩa của Phật đã nói, bạn có một niệm 

thì không thành, một niệm không sanh là chân thành 

đến  cùng  tột,  đó  chính  là  trực  tâm.  “Đại  tịch  định” 

chính là tâm chân thành đến tột đỉnh. 

Thực  tiễn  ngay  ở  “Trụ  Phật  sở  trụ”,  cho  nên 

“Tâm chí thành” trong tâm Bồ Đề chính là “Trụ Phật 

sở trụ”. 

 Cái gì gọi là Thâm tâm? 



46 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Thâm  tâm”  chính  là  “Hành  Phật  sở  hành”. 

Thâm tâm người xưa đã nói cho chúng ta nghe, đó là 

kinh  luận  đều  nói  thâm  tâm  là  hiếu  thiện,  hiếu  đức. 

Thiện và đức đều tương ưng với chân thành, đó mới 

gọi  là  thâm,  còn  thiện,  đức  và  chân  thành  không 

tương ưng, đó là giả không phải là thật. 

Cho nên đại sư Thiện Đạo nói  “Nhất thiết giai 

 tùng chân thật tâm trung tác”  8.    Lời khai  thị  này rất 

có đạo lý, khởi tâm động niệm đối nhân xử thế tiếp 

vật,  tất  cả  phải  từ  trong  tâm  chân  thật  mà  làm,  một 

chút hư nguỵ cũng không có. Hiếu thiện, hiếu đức, đó 

là tự hành, tự thọ dụng, tự thành tựu. 

 Sau cùng “Hồi hướng phát nguyện tâm”? 

Cũng chính là tâm đại bi. 

Đó là lợi tha, cũng chính là nói chúng ta dùng 

tâm chân thành. Chân tâm thì đối với chính mình là 

thâm tâm, còn dùng chân tâm đối với người khác là 

tâm  đại  từ  bi,  cũng  chính  là  tâm  hồi  hướng  phát 

nguyện,  hay  cũng  chính  là  câu  “Tối  thắng  chi  đạo”. 

Ngay  chỗ  này  nói  ba  câu:  Một  là  “Trụ  Phật  chi  sở 

trụ” đó là “tâm chí thành”; Hai là “Đạo sư chi hạnh” 

đó là “thâm tâm”; Ba là “Tối thắng chi đạo” là “Tâm 

đại bi”. 

Tâm  hồi  hướng  phát  nguyện,  khởi  tâm  động 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





niệm đều là lợi ích tất cả chúng sanh, đó là chúng ta 

hợp lại trên tâm Bồ Đề mà nói, đó là thực tiễn tâm Bồ 

Đề. Nếu như chỉ ở trên sự tướng mà nói, chúng ta đều 

phải  dụng  tâm  để  học  tập,  Phật  trụ  ở  đâu  vậy? Phật 

trụ ở chân thành, chân thành chính là A Di Đà Phật. 

A Di Đà Phật cái danh hiệu này đại đức xưa nói với 

chúng  ta,  đó  là  danh  từ  của  tánh  đức,  đức  hiệu  của 

chân như bổn tánh. 

Cho nên gọi là  “Tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh 

 Độ” ,    Di Đà là Tự tánh Di Đà. Trong tâm có A Di Đà 

Phật chính là “Trụ Phật sở trụ”, mười phương ba đời 

tất cả Chư Phật Như Lai, không có một vị Phật Như 

Lai  nào  mà  không  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Tôi  nói  cái 

niệm này, mọi người không nên hiểu lầm, không nhất 

định  là  niệm  trong  miệng,  niệm  trong  miệng  thì 

không xem đó là niệm. 

 Cái gì gọi là niệm? 

Tâm phải tương ưng. Bạn xem thấy danh hiệu 

A Di Đà Phật này là tiếng Phạn, toàn là tiếng Phạn, ý 

nghĩa  của  nó  là  “Vô  Lượng  Giác”.  “A”  dịch  thành 

nghĩa  trung  văn  là  “Vô”,  “Di  Đà”  dịch  thành  nghĩa 

Trung văn là “Lượng”, “Phật” dịch thành “Giác”. Các 

vị thử nghĩ xem có vị Phật nào không cùng tương ưng 

với  “Vô  Lượng  Giác”?  Tương  ưng  với  “Vô  Lượng 

Giác”,  không  lìa  khỏi  “Vô  Lượng  Giác”  thì  gọi  là 

niệm  Phật,  đó  là  thật  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Bạn  phải 



48 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiểu  được  cái  đạo  lý  này.  Nếu  không  bạn  vừa  nghe 

đến  câu:  “Tất  cả  chư  Phật  đều niệm  A  Di  Đà  Phật” 

liền cảm thấy kỳ lạ, “Tại sao các chư Phật phải niệm 

A  Di  Đà  Phật?  Không  hề  nghe  nói  Phật  niệm  A  Di 

Đà Phật”. Sau khi bạn đem lý hiểu cho tường tận, thì 

bạn sẽ hiểu tại sao tất cả chư Phật chân thật là niệm A 

Di Đà Phật, chưa từng gián đoạn bao giờ. 

Ngày nay chúng ta niệm một câu A Di Đà Phật 

là đang học Phật, chân thật gọi là học Phật, một chút 

cũng  không  giả,  đang  học  Phật  100%.  Cho  nên  khi 

các đồng tu từ nơi khác đến, tôi nhất định khuyên họ 

đến Niệm Phật  Đường để niệm Phật.  Nếu họ không 

đến, vậy thì tôi không hề khách sáo nói với họ rằng 

họ  đã  uổng  một  chuyến  đi  đến  Singapore  rồi.  Cư  sĩ 

Khang  Quốc  Thái  Đạt  La  Tư  tối  hôm  nay  quay  về, 

sáng sớm hôm nay khi ăn cơm sáng, tôi hỏi ông: 

- Ông có đến Niệm Phật Đường niệm Phật hay 

không? 

Ông nói: 

- Không có! 

Tôi nói: 

- Ông đã uổng phí khi đến đây rồi. 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Cho nên khi ăn cơm trưa xong ông liền đến đó 

niệm Phật hai giờ đồng hồ, sau khi niệm hai giờ đồng 

hồ ông đến nói với tôi, ông nói: 

- Đích thực là thật khác thường. 

Ông còn nói với tôi rằng khi ông quay về muốn 

học làm theo. Tôi thành thật nói với ông: 

- Học không được đâu. 

Ông lại nói  tôi ông sẽ mang máy niệm Phật  ở 

đây về, tôi nói: 

- Cũng không được, máy niệm Phật cũng không 

được,  âm  thành  hoàn  toàn  không  giống  như  ở  đây, 

thậm chí động tác cũng không giống như ở đây, vẫn 

là không giống nhau. 

Rốt cuộc không giống nhau ở chỗ nào? Tôi nói 

rõ cho ông ấy nghe, đó là từ trường không như nhau, 

đó  là  thật.  Vì  sao  nói  từ  trường  không  giống  nhau? 

Chúng ta người niệm Phật ở nơi đây, có Phật Bồ Tát 

ở nơi đây niệm Phật, còn đạo tràng đó của bạn không 

tìm được Phật Bồ Tát đến niệm Phật, đó là chỗ không 

giống  nhau.  Cho  nên  bạn  ở  nơi  đây  khi  niệm  Phật 

không nên nghĩ tưởng xằng bậy chỉ cần bạn đem tâm 

định  lại. Khi tâm định lại, bạn ở trong đó niệm  một 

khoảng thời gian, chính bạn liền có cảm thọ. Còn tôi 

có nói cho bạn nghe cũng không tác dụng, nhất định 



50 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải đích thân thể nghiệm, chỗ này bạn không cách gì 

có thể thể hội được ở nơi khác, không thể làm được. 

Nếu bạn muốn truy hỏi tại sao vậy? Thì tôi xin thành 

thật nói với bạn: 

- Chủ nhân của Niệm Phật Đường này là cư sĩ 

Lý Mộc Nguyên, đó là một Bồ Tát, hoàn toàn không 

có  lòng  riêng  tư,  hoàn  toàn  vì  chúng  sanh,  còn  đạo 

tràng đó của bạn có thể tìm được người như Lý Mộc 

Nguyên hay không? Bạn tìm không được. 

Bồ Tát Lý là thiên  hạ hiếm có, đó là   “Kỳ đặc 

 pháp” ,  không  có  được.  Ông  thật  nhìn  thấu,  thật 

buông bỏ, mỗi niệm vì chúng sanh, mỗi niệm vì Phật 

pháp, không có chút lòng tư riêng nào. Cho nên ông 

xây  dựng  đạo  tràng  liền  cảm  động  Phật  Bồ  Tát  đến 

gia  trì,  vì  đó  là  tương  ưng  với  tâm  Phật,  tương  ưng 

với  nguyện  của  Phật,  tương  ưng  với  hạnh  của  Phật, 

đạo lý chính ngay chỗ này. 

Ngay trong đồng tu tham gia niệm Phật ở trong 

Niệm Phật Đường này, có đồng tu đích thực có tâm 

Chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  niệm  Phật.  Bạn 

phải biết loại người này hiếm có, cho nên khi bạn đến 

nơi này niệm Phật, niệm được vài ngày, nhờ vào lực 

của họ, tiếp nhận từ trường của họ huân đào thì cảm 

thọ không như nhau, đạo lý chính ngay chỗ này. Còn 

như  đạo  tràng  khác  người  niệm  Phật  có  nhiều  hơn, 

nhưng trong đó không có một người tâm thanh tịnh, 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





không có người chân thật phát tâm niệm Phật, thì từ 

trường đó sẽ không như nhau, không có cảm ứng. 

Tôi rất rõ ràng đối với tình hình của Niệm Phật 

Đường này, Phật Bồ Tát ở trong đó, thần hộ pháp ở 

trong đó,  hơn  nữa  thần  hộ pháp rất  nhiều  xếp  hàng. 

Cho  nên  cái  đạo  tràng  này  người  thông  thường  thế 

gian chúng ta nói: “Không khí không giống như nơi 

khác”,  còn  người  nước  ngoài  gọi  là  “Từ  trường 

không như  nhau”, đích  thực là không như  nhau. Hy 

vọng bạn ở nơi đây có thể cảm thọ, có thời gian đến 

Niệm Phật Đường này, thời gian bạn niệm được càng 

lâu càng tốt, đó là nhân duyên ngay trong cả đời này 

hi hữu khó gặp. Bạn đi đến nơi khác, tâm của bạn là 

tán loạn, tạp loạn, bạn ở nơi đây tâm được thanh tịnh, 

vô cùng là đáng quý. Chỉ cần bạn chân thật hiểu rõ, 

bạn mới biết trân trọng. 

Cho  nên  nơi  đây   “Trụ  chư  Phật  chi  sở  trụ” , 

chính là trụ Di Đà chi sở trụ.  “Đạo sư chi hạnh”  là 

hành Di Đà chi hạnh. 

“Trụ Di Đà chi trụ”: Lại nói được rõ ràng hơn 

một chút, niệm Phật pháp môn, niệm Phật Tam muội, 

thân tâm thế giới vạn duyên buông bỏ, một lòng niệm 

Phật. Bạn ở Niệm Phật Đường này niệm Phật chính là 

tự  hành  hoá  tha,  hai  thứ  này  thảy  đều  có  đủ.  Bạn  ở 

ngay nơi đây niệm Phật là tự hành, đồng thời ở ngay 

nơi đây biểu diễn chính là hoá tha. Bạn làm cho các 



52 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đồng tu đến từ các nơi, đích thân nhận được cảm thụ, 

đó chính là hoá tha, bảo họ đến nơi đây tiếp nhận sự 

huân đào của từ trường này, khiến  cho họ chân thật 

có  thể  có  được  cảm  động.  Còn  cảm  động  được  sâu 

cạn là ở căn tánh của mỗi người, cũng chính là chúng 

ta  thường  nói  “Thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên” 

khác nhau. Thiện căn, phước đức dầy thì cảm thọ sâu, 

Thiện  căn,  phước  đức  mỏng  thì  cảm  thọ  cạn.  Thế 

nhưng  nếu  như  người  thiện  căn  phước  đức  mỏng 

cũng không sợ, chỉ cần họ thời gian niệm dài thì được 

rồi, cái đạo tràng này lực huân tu rất là mạnh, có thể 

ở nơi đây liên tục không ngừng niệm được ba tháng, 

thiện  căn  mỏng  cũng  biến  thành  dầy,  nhân  duyên  ít 

cũng  biến  thành  đầy  đủ,  không  thể  nghĩ  bàn.  Giảng 

kinh  ở  đây  hai  giờ  cũng  bằng  ở  Niệm  Phật  Đường 

giảng khai thị. Ở Niệm Phật Đường không nên giảng 

khai thị, mà đem thời gian khai thị tập trung vào nơi 

đây,  vì  mọi  người  nói  rõ  công  đức  lợi  ích  của  niệm 

Phật không thể nghĩ bàn. Cho nên “Tín - Giải - Hành 

- Chứng” đều đang thực hiện ở Niệm Phật Đường. 

Việc này rất không dễ dàng, chân thật là “Đặc 

kỳ  pháp”,  đặc  kỳ  pháp  chính  là  chỉ  pháp  môn  này, 

chính là chỉ nghi thức này, cái hình thức này, cái kiểu 

dáng này. 

“Di Đà chi sở hạnh”: Cũng chính là trong kinh 

thường  nói,  cái  phương  pháp  này,  có  thể  khiến  cho 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





người  ngũ  thừa  bình  đẳng  đồng  vào  cõi  Thật  Báo 

Trang Nghiêm. Cái ý nghĩa này chúng ta có thể nói rõ 

hơn một chút, đó là có thể khiến cho người ngũ thừa 

bình  đẳng  thành  Phật,  vì  cái  ngũ  thừa  này  là  không 

bình  đẳng  (Ngũ  thừa  là  “Nhân  thừa,  Thiên  thừa, 

Thanh  văn  thừa,  Duyên  giác  thừa,  Bồ  Tát  thừa”  là 

không bình đẳng). Ở tất cả pháp môn khác, người ngũ 

thừa  phương  pháp  không  bình  đẳng,  thành  tựu  quả 

báo không bình đẳng. Thế nhưng bạn niệm Phật sanh 

đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  bình  đẳng, 

người  người  đều  là  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  người  người 

đều là Bồ Tát Đẳng Giác, đến Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc đều là như vậy. Trên kinh Thế Tôn nói với 

chúng ta, trong phẩm thứ sáu A Di Đà Phật cũng đích 

thân nói với chúng ta, sanh đến Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc đều là A Duy Việt Chí Bồ Tát, chẳng phải 

đã nói được rõ ràng rồi hay sao? 

A  Duy  Việt  Chí  là  gì?  Viên  Chứng  Tam  Bất 

Thoái. Đại đức xưa chú giải cho chúng ta A Duy Việt 

Chí là từ Thất địa trở lên. Cho nên có rất nhiều đồng 

tu đến hỏi, họ đem “Quán Vô Lượng Thọ Kinh” nói 

với tôi: 

 -  Hạ hạ phẩm vãng sanh, trên kinh nói phải 12 

đại kiếp mới hoa nở thấy Phật. Vậy chúng ta sanh đến 

cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  phẩm  vị  đều  không  cao, 

nghiệp  chướng  quá  nặng  chính  mình  biết  được,  có 

phải  là  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  ở 



54 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trong Hoa sen còn phải đợi 12 đại kiếp hay không? 

Ngay chỗ này các vị tu Tịnh Độ nhất định phải 

nên hiểu, 48 nguyện là pháp cơ bản của Tịnh Độ, bất 

cứ cách nói nào đều không thể so được với nó, có so 

cũng không thể so bằng, 48 nguyện là tối thắng nhất, 

đó là pháp cơ bản. Vậy “Quán Vô Lượng Thọ Kinh” 

nói có phải là sai không? Không sai! Thực tế mà nói 

không có xung đột, nói hạ hạ phẩm vãng sanh phải 12 

đại kiếp là không nói Phật lực gia trì, 48 nguyện là A 

Di Đà Phật oai thần bổn nguyện gia trì. Trên kinh nói 

“Hoa khai kiến Phật ngộ vô sanh”, đó là địa vị gì? Là 

đăng địa, Bồ Tát Sơ địa, “Hoa khai kiến Phật ngộ vô 

sanh” là cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Thế nhưng trên 

thực tế, mỗi một người hạ hạ phẩm vãng sanh, sanh 

đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  đều  ở  cõi  Thật 

Báo  Trang  Nghiêm.  Cái  đặc  biệt  của  Tây  Phương 

Tịnh  Độ,  là  “Kỳ  Đặc  Pháp”,  bốn  độ  đó  là  một  chỗ, 

cõi  Đồng  Cư,  cõi  Phương  Tiện,  cõi  Thật  Báo,  cõi 

Tịch Quang là ở một nơi, không như các thế giới chư 

Phật khác, bốn cõi không chung nhau. 

Như hiện tại chúng ta ở cái thế gian này là cõi 

Phàm Thánh Đồng Cư, tuy là cõi Phàm Thánh Đồng 

Cư  nhưng  người  phàm  chúng  ta  không  thấy  được 

thánh nhân. Cái thí dụ rõ ràng nhất, Bồ Tát Văn Thù 

là thánh nhân đang ở núi Ngũ Đài, bạn đến núi Ngũ 

Đài  để  tìm  Bồ  Tát  Văn  Thù,  không  thể  tìm  ra.  Vào 

thời  xưa  có  pháp  sư  Pháp  Chiếu,  ông  rất  may  mắn 

55 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





ông tìm được đạo tràng của Bồ Tát Văn Thù bảy báu 

trang nghiêm  ở núi  Ngũ Đài, ông tìm  được còn vào 

trong  đạo  tràng  để  tham  bái,  nghe  Bồ  Tát  Văn  Thù 

giảng  kinh,  còn  nghe  giảng  được  một  hội.  Khi  rời 

khỏi, ông đi đến đâu còn làm ký hiệu, sợ lần sau quên 

mất đường. Đi được không bao xa, quay đầu lại nhìn 

thì không thấy, là một mảng núi hoang, muốn nhìn lại 

cũng  không  nhìn  thấy.  Cho  nên  cõi  Phàm  Thánh 

Đồng Cư phàm phu vẫn là không thể thấy được thánh 

nhân. 

Trong  “Tam  muội  Thuỷ  Sám”  các  vị  đã  đọc 

qua, quốc sư Ngộ Đạt gặp được Ca Nặc Ca Tôn giả ở 

Tứ  Xuyên,  đó  là  đạo  tràng  của  A  La  Hán.  Cũng  là 

ông có duyên, sau khi rời khỏi đạo tràng, quay đầu lại 

nhìn  cũng  không  thấy  gì,  cũng  chỉ  là    mảng  núi 

hoang,  đó  là  do  có  chướng  ngại.  Cõi  Đồng  Cư  mà 

còn như vậy, thì cõi Hữu Dư, cõi Thật Báo chúng ta 

làm sao có thể thấy được! 

Thế nhưng ở Thế Giới Tây Phương Cực Lạc thì 

không như vậy, bốn  cõi cùng ở một nơi, cho nên nói 

“Ngũ thừa cùng vào báo độ”, cái Báo Độ đó chính là 

cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm.  Cho  nên  bạn  đến  Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc, bạn liền thấy được Bồ Tát 

Quán  Âm,  Thế  Chí,  liền  thấy  được  Văn  Thù,  Phổ 

Hiền.  Những  vị  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  này,  ngày  ngày 

cùng  ở  chung  với  mọi  người,  cùng  nhau  sinh  hoạt, 

cùng nhau nghe Phật nói pháp, bạn vào cái đoàn thể 



56 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này của các Ngài. Việc này là như thế nào vậy? Đó là 

oai thần của A Di Đà Phật gia trì, gia trì bạn, bạn mới 

vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 

Vậy thì cách nói đó trong “Quán Kinh” là có ý 

nghĩa  gì?  Đời  sống  của  bạn  như  vậy,  sinh  hoạt  đến 

sau 12 kiếp, đến 12 kiếp là bổn nguyện của A Di Đà 

Phật  không  gia  trì,  bạn  cũng  vào  được,  bạn  cũng  ở 

được  nơi  đó,  chính  là  cái  ý  như  vậy.  Hay  nói  cách 

khác  trước  12  kiếp,  bạn  cùng  với  những  vị  Đại  Bồ 

Tát  này  một  ngày  từ  sớm  đến  tối  cùng  đứng,  cùng 

ngồi, nắm tay mà đi, nhờ Phật lực gia trì, còn nếu dựa 

vào chính bạn thì phải sau 12 kiếp bạn mới có thể vào 

được cảnh giới  này. Đây là  cái  ý như  vậy, thảy đều 

không có nói sai, nói ra đều là đúng. Từ 12 kiếp bạn 

liền  sẽ  cảm  thấy  rất  là  kinh  ngạc,  vì  sao  vậy?  Quá 

nhanh!  Nếu  như  chiếu  theo  thông  thường  Đại  thừa 

mà nói, bạn muốn vào được cảnh giới này, vào được 

cảnh giới  này chí  ít phải  mãn  một  A Tăng Kỳ kiếp, 

một  A  Tăng  Kỳ  kiếp  bạn  tu  xong  Tam  Hiền  vị;  A 

Tăng Kỳ  kiếp  thứ  hai  mới vào Sơ địa đến Thất  địa. 

Bạn  thấy  tu  hành  ở  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

chỉ cần 12 kiếp, còn bạn ở các thế giới phương khác 

tu  hành  phải  qua  một  A  Tăng  Kỳ  kiếp.  Do  nguyên 

nhân  gì  vậy?  Ở    thế  giới  phương  khác  có  thoái 

chuyển, còn ở Thế Giới Tây Phương không có thoái 

chuyển, bất thoái, viên chứng “Tam Bất Thoái”9, đạo 

lý  chính  ngay  chỗ  này.  Cho  nên  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc thù thắng không gì bằng. Đây chính 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





là nói “Đạo sư chi hạnh”. 

 Ba là “Đạo sư chi hạnh” [Trụ Hạnh Ðạo sư].   

“Đạo  sư”  chính  là  A  Di  Đà  Phật,  Phật  mới 

xưng là Đạo sư. Hai câu nói này là “Trụ Phật sở trụ, 

hành Phật sở hạnh”. 

 Bốn là “Tối thắng chi đạo”  [Là đạo tối thắng].   

Tối thắng chi đạo đó chính là khiến cho tất cả 

chúng sanh vãng sanh bất thoái thành Phật. 

Vậy thì “Đạo” chính là chỉ pháp môn Tịnh Độ, 

Thành Phật Chi Đạo mà trong pháp môn Tịnh Độ đã 

nói, đó là thù thắng không gì bằng. Bạn tu học bất cứ 

pháp môn nào, bạn chưa đoạn kiến  tư phiền  não thì 

bạn  không  thể  chứng  được  quả  A  La  Hán.  Hay  nói 

cách khác chính là trong Viên Giáo Đại Thừa đã nói 

(Tịnh Tông cũng là Viên Giáo Đại Thừa), người xưa 

nói  pháp  môn  này  là  Đại  thừa  ngay  trong  Đại  thừa, 

Nhất thừa ngay trong Nhất Thừa, Phật pháp cứu cánh 

viên mãn, tán thán đến mức độ này. 

Lấy “Hoa Nghiêm” để nói, trong “Hoa Nghiêm 

Kinh” Bồ Tát sơ tín vị là quả vị thấp nhất. Sơ tín là 

trong Thập Tín Vị, Bồ Tát Sơ Tín vị, công phu đoạn 

phiền não của họ bằng với Tu Đà Hoàn của Tiểu thừa 

là Sơ quả Tiểu thừa. Cho nên nếu bạn chứng được Bồ 

Tát Sơ Tín Vị thì bạn là “Vị bất thoái”, bạn nhất định 



58 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sẽ không còn thoái chuyển trở lại phàm phu, sẽ không 

còn.  Cái  vị  thứ  này  trên  kinh  nói  được  rất  rõ  ràng, 

Kiến Tư phiền não 88 phẩm kiến hoặc đoạn tận, bạn 

mới có thể chứng được. Thế nhưng điểm khác của Bồ 

Tát Viên giáo Sơ Tín Vị so với Tu Đà Hoàn Sơ Quả 

Tiểu  thừa  là  trí  tuệ  rất  cao,  trí  tuệ  của  Tu  Đà  Hoàn 

không  thể  so  được  với  họ,  thần  thông  đạo  lực  đều 

không  thể  sánh  được  với  họ,  mà  chỉ  là  đoạn  phiền 

não  thì  bằng  nhau  mà  thôi,  đoạn  phiền  não  thì  việc 

này là bình đẳng, Bồ Tát Sơ Tín vị cũng là đoạn 88 

phẩm  kiến  hoặc,  Tu  Đà  Hoàn  cũng  đoạn  88  phẩm 

kiến hoặc, chỗ này thì là bình đẳng, còn các cái khác 

thì không bình đẳng. Trí tuệ của thánh giả Tiểu thừa 

không thể so được với trí tuệ của Bồ Tát, nhưng kiến 

tư phiền não thảy đều đoạn tận. 

Trong  Tứ  quả  Tiểu  thừa,  phải  đến  A  La  Hán 

mới  thoát  khỏi  sáu  cõi,  siêu  việt  sáu  cõi  luân  hồi, 

tương đương với Bồ  Tát  Thất  Tín vị  của Viên giáo. 

Thất  Tín  Vị  cũng  chính  là  công  phu  đoạn  chứng 

giống y như A La Hán, nhưng trí tuệ, thần thông, đức 

năng,  đạo  lực,  siêu  việt  hơn  rất  nhiều  so  với  A  La 

Hán, A La Hán không thể nào so sánh được với họ. 

Qua đây bạn liền biết được khó đến cỡ nào. Chúng ta 

không cần nói đến các thứ khác, chỉ cần là sơ quả Tu 

Đà  Hoàn  bạn  đều  không  cách  gì  có  được.  Vì  sao? 

Bạn có năng lực đoạn phiền não hay không? Cho nên 

thời kỳ Mạt pháp, thành thật mà nói ngoài pháp môn 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





này  ra,  không  có  người  nào  có  thể  được  độ.  Pháp 

môn không tệ, mà chính là chúng ta không làm được, 

đó là sự thật. 

Còn pháp môn này thì như thế nào? Pháp môn 

này một phẩm phiền não cũng không cần phải đoạn. 

Việc  này  chúng  ta  có  được  rồi,  nắm  được  phần  rồi, 

không cần phải đoạn phiền não, thế nhưng phải phục 

phiền  não.  Cái  điểm  này  cần  phải  chú  ý,  phiền  não 

bạn có thể chưa đoạn được, nhưng bạn phải có năng 

lực  khống  chế  được  nó,  làm  cho  phiền  não  không 

khởi  tác  dụng.  Vậy  thì  được!  Đây  chính  là:   “Tối 

 thắng chi đạo” [Đạo tối thắng]. 

Cho nên Tịnh Tông chỉ cần phục phiền não thì 

có  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh,  sanh  cõi  Phàm  Thánh 

Đồng Cư. Bạn không phải sợ, cõi Phàm Thánh Đồng 

Cư hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng cùng Văn Thù Phổ 

Hiền  dắt  tay  cùng  đi,  cũng  cùng  những  vị  Bồ  Tát 

Đẳng  giác  này,  cùng  ngồi  cùng  đứng  thì  được  rồi. 

Cho nên Đại sư Ngẫu Ích nói:  

 “Những  người  này  nếu  bạn  nói  họ  là  Bồ  Tát, 

 thì không phải vậy, mà là phàm phu, vì họ một phẩm 

 phiền não vẫn chưa đoạn. Nhưng nếu bạn nói họ là 

 phàm  phu,  thì  cũng  không  phải  vậy,  vì  họ  cùng  với 

 những vị Bồ Tát Đẳng giác cùng đứng cùng ngồi, nên 

 không thể nói họ là phàm phu, nhưng cũng không thể 

 nói họ là Bồ Tát” . 



60 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thật  là  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn.  Đây 

chính là “Kỳ Đặc pháp” [Pháp Kỳ Ðặc], đây chính là 

“Tối  thắng chi  đạo” [Đạo tối  thắng]. Chúng ta ngay 

đời này may mắn gặp được, nhưng sau khi gặp được 

rồi chúng ta có thể có được thành tựu hay không? Rất 

khó  nói,  bao  nhiêu  người  ở  ngay  trong  đời  này  gặp 

được,  kết  quả  vẫn  là  luống qua,  vẫn là  phải  sanh tử 

luân  hồi,  bạn  nói  xem  thật  là  đáng  tiếc.  Trong  vô 

lượng  kiếp  khó  gặp  được  một  lần,  sau  đó  bạn  mới 

biết  được  cơ  duyên  này  thật  khó,  cái  cơ  duyên  này 

thật thù thắng. 

Ngày  nay  chúng  ta  chỉ  là  may  mắn  ở  ngay 

trong đại vận, gặp được Bồ Tát Lý Mộc Nguyên xây 

dựng Niệm Phật Đường cho chúng ta, xây dựng Thôn 

Di Đà. Chỉ cần có cái đạo tràng như vậy, người thành 

tựu  sẽ  quá  nhiều  quá  đông,  phàm  hễ  bước  vào  đạo 

tràng này, thân tâm thế giới tất cả buông bỏ, ba năm 

quyết định vãng sanh. Vì sao vậy? Chúng ta xem thấy 

ở  trong   “Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục” ,  xem  thấy  ở 

trong  “Vãng sanh truyện” , họ ba năm công phu thành 

tựu, không phải họ mạng chung, thọ mạng của họ có 

thể vẫn còn, tuổi thọ vẫn còn rất dài. Vậy họ là như 

thế  nào  vậy?  Họ  không  muốn  ở  nơi  đây,  Thế  Giới 

Tây Phương Cực Lạc quá tốt, họ xem thấy được, họ 

nhìn  thấy  được,  họ  di  dân  qua  đó  sớm  một  chút, 

không  ở  nơi  đây  chịu  khổ.  Đến  nơi  đó  không  gian 

hoạt động của họ lớn, tận hư không khắp pháp giới là 

không gian  hoạt  động  của  họ,  bạn  thấy  đời  sống  đó 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





thật an vui. Có như vậy bạn mới biết được đạo tràng 

này là hi hữu khó gặp dường nào, bạn đến nơi đâu để 

mà tìm? Có thể gặp, nhưng không thể cầu. 

Tôi  giảng  kinh  nhiều  năm  đến  như  vậy,  ngày 

ngày  đang  mộng  tưởng,  huyễn  tưởng  sẽ  có  một  nơi 

như  vậy,  nhưng  làm  gì  dám  nghĩ  đến  tương  lai  sẽ 

thành  sự  thật?  Không  hề  nghĩ  đến.  Vậy  mà  đến  nơi 

đây gặp được, chân thật gọi là  “Có thể gặp không thể 

 cầu”.  Thực tế mà nói rất khó được, đây cũng là chư 

Phật Bồ Tát an bài cho chúng ta, mọi người chúng ta 

thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  vào  ngay  lúc  này 

chín muồi, cho nên chư Phật Bồ Tát đến. Có rất nhiều 

đồng tu hỏi tôi:  “Thôn Di Đà phải  lúc nào thì mới có 

 thể xây xong?”.  Ở ngay trong tưởng tượng của tôi, cư 

Sĩ Lý làm việc tốc độ rất nhanh, nhanh tới mức chúng 

ta không cách gì tưởng tượng, nhưng tôi thấy ít nhất 

cũng phải là hai năm nữa, còn nhiều nhất là ba năm 

nữa  ông  cũng  sẽ  làm  xong.  Năng  lực  của  ông  rất 

mạnh, tốc độ rất nhanh, từ lúc Niệm Phật Đường khai 

trương đến nay, ông ngày đêm đều nghĩ đến Thôn Di 

Đà, ngoại trừ Thôn Di Đà ra, ông nói một vọng niệm 

khác  cũng  không  có.  “Kiền  thành  chuyên  chú”10,   tất 

được chư Phật Bồ Tát gia trì, cho nên cảm ứng tương 

thông không thể nghĩ bàn. Các vị phải xem mấy câu 

kinh văn này, ý nghĩa sâu rộng vô tận, chúng ta phải 

từ  ngay  chỗ  này  mà  xây  dựng  tín  tâm,  xây  dựng 

nguyện tâm. 



62 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết chúng ta học 

đến đây thôi. A Di Đà Phật! 


****** 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 

(VCD 053) 

 

CHÁNH  KINH:  “Khứ  lai  hiện  tại  Phật  Phật  tương 

niệm, vị niệm quá khứ vị lai chư Phật da? Vị niệm 

hiện tại tha phương chư Phật da? Hà cố oai thần 

hiển diệu, quang thụy thù diệu nãi nhĩ, nguyện vị 

tuyên thuyết.” 

 [Dịch nghĩa: Quá khứ, vị lai, hiện tại chư Phật nghĩ 

 đến  nhau.  Ngài  nghĩ  đến  quá  khứ  vị  lai  chư  Phật 

 hay  chăng?  Ngài  nghĩ  đến  chư  Phật  hiện  tại  ở 

 phương khác hay chăng? Vì  sao Ngài  lại  oai  thần 

 sáng  đẹp,  tướng  lành  trong  quang  minh  tuyệt  vời 

 đến mức như thế? Xin tuyên nói cho. ] 

Đoạn kinh văn này là tiếp theo đoạn trước, vẫn 

là A Nan tôn giả ở trong pháp hội thay chúng ta thỉnh 

pháp Thế tôn. Ngôn từ thỉnh pháp trước tiên là xưng 

tán đối với Thế Tôn, trong xưng tán chúng ta cũng đã 

học  được  rất  nhiều.  Cái  đoạn  văn  này  là  Tôn  giả  A 

Nan  trong  lòng  chính  mình  đang  phán  đoán  bởi  vì 

hình tướng của Thích Ca Mâu Ni Phật quá hi hữu. A 

Nan là thị  giả của  Thế Tôn, thường hay ở bên  cạnh 

đức Phật nên trong kinh nghiệm của ông từ trước đến 

giờ  chưa  từng  thấy  qua  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  sắc 

tướng  oai  quang  như  vậy,  loại  quang  sắc  này  thù 

thắng  đặc  biệt  như  vậy,  từ  trước  không  hề  thấy  qua 

mà  ngày  nay  người  thông  thường  chúng  ta  gọi  là 



64 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phong thái. Cho nên trong lời xưng tán của ông nói:  

 “Thế  Tôn  kim  nhật,  nhập  đại  tịch  định,  trụ  kỳ  đặc 

 pháp, trụ chư Phật sở, trụ đạo sư chi hạnh, tối thắng 

 chi  đạo” [Thế  Tôn  ngày  nay  nhập đại  tịch  định,  trụ 

pháp kỳ đặc, trụ hạnh đạo sư của chư Phật trụ, là đạo 

tối thắng].   

Cái trụ này là trong tâm an trụ, cũng như chúng 

ta thường hay nói “tâm tư ý niệm ở trong lòng”, tâm 

niệm này của ông thù thắng, ý niệm này quá tốt, cho 

nên hiện ra cái tướng rất đặc thù. 

Người thế gian chúng ta thường nói tướng tuỳ 

tâm  chuyển,  cho  nên  tướng  sẽ  thay  đổi  theo  tâm, 

quyết định không phải đi làm đẹp, đi hoá trang, cái đó 

thì không thể thay đổi được, đi hóa trang biến đổi còn 

phải khởi tác dụng phụ, còn mang đến rất nhiều phiền 

não. Còn “Tướng tùy tâm chuyển”11,  nên tâm của bạn 

đổi  rồi  thì  tướng  liền  đổi,  không  những  tướng  thay 

đổi thể chất cũng thay đổi. 

Ở Trung Quốc chúng ta thường hay nghe nói có 

một số người có công năng đặc dị, đó là thật không 

phải là giả. Tôi có gặp qua ở nước Mỹ, có người họ 

có năng lực thấy được vận khí trên con người. Chúng 

ta gọi là khí công, gọi là khí, còn trong Phật pháp gọi 

là  quang,  hiện  tại  trong  khoa  học  gia  gọi  là  năng 

lượng (sóng). Thực tế đều là nói một sự việc, đó là có 

thể  thấy  được  ánh  sáng  trên  thân  mình  hoặc  là  khí 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





lực. Đây tuyệt nhiên không phải là việc khó làm, mà 

chỉ  cần  có  lòng  nhẫn  nại,  đại  khái  bạn  có  công  phu 

khoảng một hai tháng, bạn liền có loại năng lực này. 

Khi  loại  năng  lực  này  mạnh  hơn,  bạn  cũng  có  thể 

thấy được ánh sáng trên thân của người khác phát ra, 

hoặc  là  thấy  được  khí  lực  của  người  khác,  phạm  vi 

này  lớn  nhỏ  không  như  nhau,  màu  sắc  không  như 

nhau, hoàn toàn từ trong tâm niệm của bạn phát ra. 

Thực  tế  cái  nguyên  lý  này  chính  là  giao  động 

của ý niệm sanh ra hiện tượng của sóng động. Thông 

thường  người  tâm  ý  thô  thiển  thì  không  thấy  được, 

chỉ cần bạn hơi tinh tế một chút, tâm thanh tịnh một 

chút thì không khó phát hiện. 

Tôn  giả  A  Nan  xem  thấy  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật, quang sắc hôm nay quá kỳ diệu, quá thù thắng, 

cho nên nói  ra mấy câu nói  trước. Mấy câu nói  này 

lần trước đã giải thích qua với các vị. Hôm nay tiến 

thêm một bước nữa là ông nghĩ đến cái gì? 

Thứ nhất: “Khứ lai hiện tại Phật Phật tương niệm” 

[Quá khứ, vị lai, hiện tại chư Phật nghĩ đến nhau] 

Cái  ý  niệm  tư  tưởng  đạt  đến  thù  thắng  nhất, 

viên  mãn  nhất  không  thể  nào  vượt  qua  được  niệm 

Phật,  cho  nên  như  phía  trước  đã  nói  qua  trong  lòng 

ông  nghĩ  Thế  Tôn  hôm  nay   “Oai  quang  hách  dịch, 

 như dung kim tụ” [Oai quang rạng rỡ như khối vàng 



66 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nung],  vậy  có  phải  là  Phật  đang  niệm  Phật  chăng? 

Nếu  không  mà  nói  làm  sao  có  thể  hiện  ra  tướng  lạ 

đến như vậy? 

Từ  cái  hiện  tướng  bên  ngoài  này  có  thể  thấy 

được tư tưởng của một người, cho nên sóng động của 

tư tưởng có thể thấy được, nếu cái tướng tốt thì nhất 

định là sóng động của tư tưởng tốt, bạn phải biết tốt 

đến  tột  đỉnh  không  gì  hơn  chính  là  niệm  Phật.  Cho 

nên các vị thường hay đến Niệm Phật Đường để niệm 

Phật,  khi  có  người  hỏi  bạn  niệm  Phật  có  cái  gì  tốt? 

Thì bạn phải biểu hiện cho người khác xem, Thích Ca 

Mâu Ni Phật  niệm  Phật   “Oai  quang hách dịch, như 

 dung kim tụ, hựu như minh cảnh, ảnh sướng biểu lý” 

[Oai quang rạng rỡ như khối vàng nung, lại cũng như 

gương  sáng  trong  ngoài  sáng  tỏ].  Còn  bạn  ở  trong 

Niệm Phật Đường này niệm được như thế nào? Nếu 

như  bạn  ở  trong  Niệm  Phật  Đường  niệm  Phật  được 

dung nhan phát sáng, quang sắc hơn người, làm cho 

người vừa thấy bạn liền sanh tâm hoan hỉ thì chính là 

công  phu  niệm  Phật  của  bạn  biểu  hiện  ở  bên  ngoài, 

càng  niệm  càng  trẻ  trung,  càng  niệm  thân  thể  càng 

khoẻ mạnh. Vốn dĩ trên thân thể có rất nhiều bệnh tật, 

cái niệm này bất cứ bệnh gì cũng đều không có. Lời 

nói này là thật không phải là giả. 

Bệnh của bạn từ đâu mà ra? Bệnh từ nơi vọng 

tưởng mà ra. Phật ở trên kinh nói với chúng ta Tham 

- Sân - Si, đây là ba độc, còn dùng lời hiện đại mà nói 

67 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





gọi  là  bệnh  độc.  Trong  lòng  bạn  có  bệnh  độc,  còn 

hoàn  cảnh  bên  ngoài  trược  ác  (trên  kinh  Phật  nói: 

“trược” là cái gì vậy? Ô nhiễm, hoàn cảnh bên ngoài 

ô  nhiễm;  “ác”  chính  là  ý  niệm  không  tốt,  khởi  tâm 

động niệm không phải thiện niệm), ngoài có trược ác 

chính là có ô nhiễm, bên trong có ba độc, trong ngoài 

giao cảm, thì bạn làm sao mà không bị bệnh? Mức độ 


phát bệnh của bạn, cùng với mức độ giao cảm trong 

ngoài của bạn, quyết định thành ra vấn đề. Nếu như 

hiểu rõ ra vấn đề này rồi, bạn ở bên trong tẩy sạch hết 

bệnh độc, trừ bỏ hết Tham  - Sân - Si, trong tâm trừ 

hết  Tham,  Sân,  Si  rồi,  thì  xin  nói  với  các  vị,  hoàn 

cảnh bên ngoài lập tức liền thay đổi. Cho nên chúng 

ta  cần  phải  hiểu  rõ,  phải  khẳng  định,  tâm  địa  thanh 

tịnh quang minh thì bạn không bị ô nhiễm, sẽ không 

tiếp nhận ô nhiễm, tuyệt đối sẽ không gặp phải những 

độc hại này. 

Nhà  Phật  dạy  người  phải  sanh  tâm  đại  từ  bi, 

tâm đại từ bi có thể giải độc, có thể hoá giải hết thảy 

tất  cả  độc  tố.  Trong  đây  có  đạo  lý  rất  sâu,  cho  nên 

niệm Phật chân thật mà niệm thì công phu có lực. Ở 

trong giảng đường đã nói qua rất nhiều lần, niệm Phật 

quan  trọng  nhất  là  tâm  miệng  phải  tương  ưng.  Cho 

nên  các  vị  thấy  chữ  “Niệm”  này  trong  văn  tự  Trung 

Quốc cũng có nghĩa là như vậy. 

Văn  tự  của  Trung  Quốc,  toàn  thế  giới  bất  cứ 

một quốc gia dân tộc nào cũng đều không có, văn tự 



68 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Trung  Quốc  là  một  loại  chữ  phù  hiệu.  Lão  tổ  tông 

chúng ta thông minh tuyệt đỉnh, đối với con cháu đời 

sau, thương yêu đến cùng tột, nên lão tổ tông chúng 

ta nghĩ xem phải làm thế nào đem trí tuệ của họ, kinh 

nghiệm  của  họ  truyền  lại  cho  con  cháu  đời  sau  mà 

không bị mất đi. Nên họ đã nghĩ ra một công cụ để 

truyền  đạt  lại,  công  cụ  này  chính  là  văn  tự,  lại  đặc 

biệt  phát  minh  ra  một  công  cụ  hi  hữu  “Văn  Ngôn 

Văn”. 

 “Văn ngôn văn”  là gì? 

Những đại đức xưa nay họ biết ngôn ngữ sẽ tuỳ 

theo thời đại mà thay đổi, nếu như “ngữ” cùng “văn” 

là như nhau thì sau khi thời đại thay đổi, loại văn tự 

này người xem sẽ không có người hiểu được. Người 

phương Tây phạm phải cái lỗi này, văn La Linh của 

Âu châu hiện tại không có người xem hiểu, ngay cả 

Phạn  văn  của  Ấn  Độ  hiện  tại  cũng  không  có  người 

xem hiểu. Lão tổ tông chúng ta thông minh, biết được 

cái  tình  hình  này  liền  phát  minh  ra  Văn  Ngôn  Văn, 

chính là Văn cùng Ngữ phân khai, ngôn ngữ sẽ thay 

đổi, Văn thì vĩnh viễn không thay đổi. 

Khổng  Lão  Phu  Tử  cách  chúng  ta  hơn  2500 

năm nhưng ngày nay chúng ta đọc “Luận Ngữ” vẫn là 

y như thông tin mặt đối mặt với Khổng Lão Phu Tử 

vậy,  chúng ta có thể xem hiểu  được  Ngài, có thể lý 

giải  ý  nghĩa  của  Ngài,  đó  chính  là  chỗ  tốt  của  Ngữ 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





cùng Văn phân ra, chỗ này là không thể tìm được ở 

bất  cứ  dân  tộc  quốc  gia  nào  trên  toàn  thế  giới  như 

vậy,  chúng  ta  mới  thể  hội  được  tổ  tiên  yêu  thương 

đến  thế  nào  đối  với  hậu  thế,  quan  tâm  đến  thế  nào, 

chân thật có trí tuệ. 

Văn  tự  cũng  là  tràn  đầy  trí  tuệ,  cho  nên  bạn 

thấy cái  chữ  “Niệm” này là ý gì  vậy? Bạn thấy chữ 

“Niệm”  này  trong  văn  tự  Trung  Quốc  bên  trên  là 

“Kim”  phía  dưới  là  “Tâm”.  Có  thể  thấy  được  niệm 

không phải là miệng niệm, chỉ miệng niệm thì không 

được, trong tâm hiện tại chân thật có mới gọi là niệm, 

niệm là cái ý như vậy. Còn nếu như trong tâm hiện tại 

của bạn không có, chỉ là ngoài miệng “A Di Đà Phật, 

A Di Đà Phật…” thì như người xưa gọi là “Đau mồm 

rát  họng  cũng  chỉ  uổng  công”.  Bạn  phải  nhớ,  trong 

tâm bạn thật có. 

Bạn xem chúng ta thường hay thấy rất nhiều bà 

cụ,  thương  yêu  con  cháu  của  họ,  trong  lòng  thật  có 

con cháu của họ. Nhưng họ không phải một ngày từ 

sớm  đến  tối  gọi  “Cháu  ơi!  cháu  ơi!”  Không  gọi  ở 

ngoài miệng, nhưng trong lòng của họ thật có, không 

luận  vào  bất  cứ  lúc  nào,  họ  đều  luôn  nghĩ  đến  con 

cháu của họ, đó gọi là niệm. Nếu có thể đem cái niệm 

này chuyển đổi thành A Di Đà Phật, vậy thì tốt vấn 

đề liền được giải quyết rồi. 

Mấy năm trước có một bà cụ đến thăm tôi, bà 



70 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nói  với  tôi  công  phu  niệm  Phật  của  bà  cũng  niệm 

được rất tốt, nhưng bà nói: “ Sư phụ! Con thứ gì cũng 

đều  buông  bỏ,  chỉ  là  không  thể  buông  bỏ  được  đứa 

cháu nội thì phải làm sao?” Tôi liền dạy cho bà, bảo 

bà nên đem đứa cháu của bà đổi thành A Di Đà Phật, 

vấn đề của bà liền được giải quyết rồi. Cho nên niệm 

phải là trong tâm thật có. 

Trong  mười  pháp  giới  thì  Phật  là  thù  thắng 

không gì bằng, công phu tu hành của Phật viên mãn, 

“Phước,  huệ  nhị  túc  tôn”:  “Trí  tuệ”  của  Ngài  viên 

mãn, “Phước đức” của Ngài cũng viên mãn, hai loại 

này viên mãn chúng ta gọi là nhị túc tôn. “Túc” chính 

là đầy đủ, một chút kém khuyết cũng không có, đó là 

người có trí tuệ có phước đức tối tôn tối quý, chúng 

ta ngày nay gọi là tôn kính nhất, chân thật đáng được 

người tôn  kính. Bồ Tát  có Phước có Huệ thế nhưng 

chưa  viên  mãn,  phải  là  Phật  mới  đạt  đến  cứu  cánh 

viên mãn. 

Tôn  giả  A  Nan  liền  nghĩ  “Có  phải  Thích  Ca 

 Mâu  Ni  Phật  cũng  đang  niệm  Phật  hay  không?”  

Chân  thật  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đích  thực  đang 

niệm Phật. Cho nên Tôn giả A Nan, Ngài nói: 

 Một là “Khứ lai hiện tại”  [Quá khứ, vị lai, hiện tại]. 

“Khứ”  là  quá  khứ,  “Lai”  là  vị  lai,  “Hiện  tại”. 

Chỗ này chính là nói  ba đời “Quá khứ, Hiện tại, Vị 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





lai”. 

 Hai là “Phật Phật tương niệm” [Chư Phật nghĩ đến 

nhau]. 

Tất  cả  chư  Phật  đều  là  “Phật  Phật  nhớ  nhau”. 

Hay  nói  cách  khác  trong  lòng  của  Phật  thường  hay 

nhớ lấy tất cả chư Phật. Phật dạy chúng ta niệm Phật 

có đạo lý rõ ràng, bởi vì chính Ngài niệm Phật. 

 Ai là Phật vậy? 

Phật niệm Phật, niệm Phật quá khứ chúng ta dễ 

dàng  hiểu  được,  niệm  hiện  tại  Phật,  hiện  tại  mười 

phương thế giới Chư Phật Như Lai số lượng đó cũng 

không thể  tính đếm  được,  cái  thế  giới  này  quá  rộng 

quá lớn. 

Ngày  nay  chúng  ta  nhờ vào  thiết bị  khoa  học, 

thăm dò được tinh cầu cách ngoài trăm vạn năm ánh 

sáng  (tinh  cầu  chính  là  thế  giới)  đã  cảm  nhận  được 

không  gian  là  lớn  vô  hạn.  Trên  thực  tế  không  luận 

khoa học kỹ thuật phát triển đến thế nào, không luận 

thăm  dò  ra  sao,  cũng  chỉ  là  một  bộ  phận  rất  nhỏ  ở 

trong thái hư không. Lời nói này là ý gì? Là khoa học 

gia hiện tại hiểu được rằng chúng ta có thể quan sát, 

có thể thăm dò được chỉ là cùng đồng một không gian 

với chúng ta mà thôi. Ngày nay chúng ta gọi là không 

gian  ba  độ  (ba  chiều),  nhiều  nhất  là  đạt  đến  bốn  độ 



72 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  gian.  Cùng  đồng  một  không  gian  bạn  có  thể 

quan  sát  được,  nhưng  năm  độ  không  gian,  sáu  độ 

không gian trở lên, thì bạn không cách gì đi, thiết bị 

khoa học cũng không thể đạt đến. 

 Vậy cái không gian này rốt cuộc có bao nhiêu độ? 

Ở  trên  lý  luận  mà  nói  là  vô  lượng,  đó  là  thật. 

Trong Phật pháp nói mười pháp giới, mười pháp giới 

là mười cái không gian duy thứ khác nhau, cách nói 

này  của  Phật  pháp  đó  là  khác  biệt  lớn  mà  nói,  nói 

thành mười loại là phương tiện mà nói, mười không 

phải là chữ số. Chỗ này lão đồng tu đều rất rõ ràng, 

mười đại biểu vô lượng, không gian là vô lượng. 

 Không gian làm thế nào tạo thành? 

Việc này trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói được rất 

rõ ràng làm thế nào có thể đột phá nó? 

Khoa học gia hiện tại đã chứng minh có mười 

độ không gian tồn tại. Đó là một loại số học cao thâm 

suy tính mà phát hiện ra, thế nhưng hiện tại khoa học 

gia  không  biết  được  làm  thế  nào  để  đột  phá  nó,  cái 

này họ không tìm ra được. 

Phật nói với chúng ta sự hình thành của không 

gian duy thứ khác nhau là từ trong vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước  mà  biến  hiện  ra  cảnh  giới.  Vọng 

73 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





tưởng, phân biệt, chấp trước của mỗi một người khác 

nhau,  cho  nên  không  gian  duy  thứ  là  vô  lượng  vô 

biên, vậy phải làm thế nào đột phá? Nếu bạn có thể 

đem  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  thảy  đều 

buông bỏ, thảy đều xả bỏ thì liền đột phá. Sau khi đột 

phá  trong  Phật  pháp  gọi  là  “Pháp  giới  nhất  chân”. 

Trong pháp giới nhất chân rất rõ ràng trình hiện ra vô 

lượng vô biên không gian đời sống của chúng sanh. Ở 

ngay chỗ này bạn đối với tình hình sinh hoạt của tất 

cả  chúng  sanh  tận  hư  không  khắp  pháp  giới,  chân 

tướng của sự thật, bạn liền hoàn toàn thông đạt tường 

tận,  thấu  hiểu  rõ  ràng,  vậy  thì  bạn  liền  có  năng  lực 

giải quyết vấn đề. 

Ngày  nay  chúng  ta  có  rất  nhiều  vấn  đề  tại  vì 

sao  không  thể  giải  quyết  được?  Vì  mê  hoặc  nên 

không biết được vấn đề này vì sao mà xảy ra? Cũng 

không  biết  được  tương  lai  nó  thay  đổi  thế  nào?  Vì 

bạn là dựa vào ý thức của chính mình, dựa vào phán 

đoán  của  chính  mình,  rồi  ở  đó  mà  xử  lý  sự  việc  thì 

làm gì không phạm phải sai lầm chứ. 

Phật pháp dạy chúng ta trí tuệ cao độ, chỉ có trí 

tuệ cao độ bạn mới có thể trải qua được hạnh phúc. 

Trí tuệ liền triển hiện ngay trong cuộc sống của bạn, 

chính ngay trong công việc của bạn, ngay trong thông 

thường bạn đối nhân xử thế tiếp vật. Cho nên chúng 

ta  nghĩ  xem  thông  thường  là  chúng  ta  dùng  cái  tâm 



74 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gì? 

Chư  Phật  Như  Lai  tâm  của  các  Ngài  là  tâm 

niệm Phật. “Phật” là gì? Cái chữ Phật này là từ tiếng 

Phạn dịch  ra  ý nghĩa  của  nó  là  trí  tuệ,  hay  nói  cách 

khác niệm Phật chính là niệm trí tuệ, niệm giác ngộ. 

Trí tuệ Ngài nói ra là không gì không biết, giác ngộ 

mà  Ngài  nói  ra  là  không  gì  không  giác.  Ngay  trong 

khái  niệm  thông  thường của chúng ta  “trí  tuệ” cùng 

“giác  ngộ”  phạm  vi  không  lớn  đến  như  vậy,  cũng 

không sâu đến như vậy. Cho nên Ngài là trí tuệ cứu 

cánh  viên  mãn,  giác  ngộ  cứu  cánh  viên  mãn,  đó  là 

Phật. Hay nói cách khác: 

 “Phật Phật nhớ nhau” phải thực tiễn ngay trong đời 

 sống hiện thực của chúng ta là mỗi niệm đều không 

 mê. 

Vậy thì cái chữ “Phật” này là có thể dịch, vì sao 

người xưa không dịch? Họ không dịch là có cái đạo 

lý của họ. Thể lệ ngày xưa dịch kinh có 5 loại không 

dịch, trong đó có một loại là tôn trọng mà không dịch, 

chữ  “Phật”  này  chính  là  như  vậy.  Chúng  ta  rất  tôn 

trọng cái chữ “Phật” này mà không dịch, chỉ dịch âm 

ra mà thôi. 

Các đồng tu học Phật, trước tiên phải tiếp nhận 

truyền  thụ  Tam  Quy.  Ý  nghĩa  quan  trọng  nhất  của 

truyền  thụ  Tam  Quy  chính  là  đem  cương  lĩnh  giáo 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





học  của  Phật  pháp  truyền  thụ  cho  bạn.  Đó  là  ba 

cương lĩnh lớn: Cái thứ nhất chính là Giác mà không 

mê, cái thứ hai Chánh mà không tà, cái thứ ba Tịnh 

mà không nhiễm, đó gọi là Tam Bảo, đây gọi là Phật 

Pháp Tăng. 

Chúng ta ở ngay trong cuộc sống, mỗi ngày từ 

sớm đến tối, tiếp xúc với tất cả mọi người, tất cả mọi 

vật, tất cả mọi việc, có phải là làm đến được giác mà 

không mê không? 

Chúng  ta  có  phải  làm  đến  được  Chánh  mà 

không tà không? Chánh chính là tư tưởng chuẩn xác, 

tư duy chính xác, tà là sai lầm. 

Chúng  ta  có  làm  đến  được  Tịnh  mà  không 

nhiễm  không?  Không  hề  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  ô 

nhiễm.  Chúng  ta,  phàm  phu  mắt  thấy  sắc,  tai  nghe 

tiếng, thuận theo tâm ý của mình thì khởi lên tham ái, 

tham ái là ô nhiễm, không hợp với ý của chính mình 

thì  chán  ghét,  chán  ghét  cũng  là  ô  nhiễm,  khởi  tâm 

động niệm đều bị cảnh giới bên ngoài xoay chuyển là 

ô  nhiễm.  Phật  dạy  chúng  ta  phải  Tịnh  mà  không 

Nhiễm. Bạn thấy được rõ ràng là trí tuệ, còn như như 

bất  động  thì  không  nhiễm  trước,  tâm  phải  làm  đến 

được thật thanh tịnh. Thật thanh tịnh rồi, bạn ở trong 

tất cả pháp không phân biệt, không chấp trước, không 

khởi tâm, không động niệm, thì đúng. Phật dạy chúng 

ta như vậy. Bạn muốn hỏi vậy con người này có phải 



76 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



biến thành gỗ đá hay không? Người ta cười cũng trơ 

trơ cái mặt, người ta khóc cũng cái mặt trơ trơ, giống 

y  như  người  gỗ  vậy.  Hiểu  như  vậy  thì  học  Phật  sai 

rồi,  người  ta  cười  mình  cũng  cười,  người  ta  khóc 

mình cũng khóc, đó là  “Hằng thuận chúng sanh”.  Họ 

cười, họ khóc là xúc động tình cảm, còn cái khóc của 

ta, cái  cười  của ta là trí  tuệ không phải  là tình cảm. 

Khác biệt ở ngay chỗ này, họ có cười có khóc, là họ 

bị ô nhiễm rồi, còn ta thì có khóc có cười mà không 

bị ô nhiễm, giúp đỡ họ dẫn dắt họ vượt qua ô nhiễm, 

đó là Phật Bồ Tát. 

Đại  sư  Vĩnh  Gia  nói   “Phân  biệt  cũng  không 

 phải ý”  12 . Ý thì ô nhiễm rồi, Phật Bồ Tát phân biệt là 

trí tuệ không phải là ý. Chỗ cao minh của người là ở 

ngay  chỗ  này,  đó  chính  là   “Phật  Phật  nhớ  nhau”.  

Chúng ta muốn học là học ngay chỗ này, đại học vấn, 

thật công phu. 

Cách  nói  này  vẫn  còn  sợ  các  đồng  tu  nghe 

không được rõ ràng, nếu bạn không làm cho rõ ràng 

thì bạn không có chỗ nào để bắt tay vào, không biết 

từ chỗ nào để mà học. “Chư Phật nhớ nhau”, nếu như 

dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  chính  là  “Trí  quang  phổ 

chiếu”. Tất cả chư Phật trong lòng chỉ nghĩ đến một 

sự  việc,  phổ  độ  chúng  sanh,  đó  là  Phật  nghĩ  tưởng. 

Chúng ta phải nên học tập. 

 Cái gì gọi là phổ độ chúng sanh? 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Quan tâm tất cả chúng sanh, thương yêu tất cả 

chúng sanh, tùy lúc tùy nơi tận tâm tận lực giúp đỡ tất 

cả  chúng  sanh.  “Phật  thị  môn  trung  bất  xả  nhất 

nhân”13. Đây chính là chỗ chúng ta phải nên học tập. 

Nhưng nếu chúng ta giúp đỡ người khác, người 

khác không chịu tiếp nhận sự giúp  đỡ của chúng ta. 

Vậy thì phải làm sao? Vậy thì không cần phải giúp đỡ 

họ nữa. Cho nên nhà Phật thường nói  “Phật không độ 

 người vô duyên”.    

 Người thế nào gọi là vô duyên? 

Họ  không  thể  tin  tưởng,  họ  không  có  lòng  tin 

đối với bạn, hơn nữa thậm chí còn hoài nghi đối với 

bạn,  không  bằng  lòng  tiếp  nhận  bạn.  Vậy  thì  quyết 

định không nên miễn cưỡng, Phật độ người có duyên. 

 Người thế nào có duyên? 

Chịu tin tưởng, chịu thân cận, chịu học tập, đó 

là người có duyên. Thế nhưng duyên tương đối không 

dễ  dàng,  duyên  của  mỗi  một  người  đều  khác  nhau, 

chúng  ta  quyết  định  không  nên  xem  thường.  Người 

gặp duyên có sớm có muộn, chúng ta có thể sớm gặp 

được  duyên,  nhưng  sớm  mà  chưa  thành  tựu,  tuy 

nhiên có người gặp duyên rất trễ, nhưng họ vừa gặp 

thì  liền  thành tựu, nên chúng ta  làm sao có thể xem 

thường họ. 



78 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên Phật dạy chúng ta phải dùng tâm bình 

đẳng mà đối với người, dùng tâm thanh tịnh mà đối 

đãi  người,  dùng  tâm  chân  thành  mà  tiếp  xúc  với 

người, vậy thì đúng, nhất định có cái tốt đối với chính 

mình. Chúng ta phải nên học tập mỗi niệm quan tâm 

chúng sanh, mỗi niệm thương yêu tất cả chúng sanh, 

còn phải tận tâm tận lực giúp đỡ tất cả chúng sanh, có 

như vậy mới gọi là bạn chân thật học Phật, học làm 

Phật, học đời sống của Phật, học đối nhân xử thế tiếp 

vật của Phật. 

Phật  giáo,  đó  là  một  môn  đại  học  vấn,  các  vị 

đồng  tu  phải  nên  biết,  Phật  giáo  quyết  định  không 

phải tôn giáo. Người xưa Trung Quốc thích đơn giản, 

không thích phiền phức, ngôn ngữ văn tự đều rất giản 

lược, mọi người đều rất ưa thích, người Trung Quốc 

chúng ta gọi Phật giáo, ý nghĩa hai chữ Phật giáo mọi 

người  đều  hiểu  “Giáo  dục  của  Phật  Đà”,  đều  hiểu 

được cái ý này, tuyệt đối sẽ không đem nó xem thành 

tôn giáo gì đó. 

Vào  thời  xưa  không  có  cái  danh  từ  tôn  giáo 

này, danh từ tôn giáo là từ bên ngoài đến, từ phương 

tây  truyền  đến  Trung  Quốc.  Tôn  giáo  phương  Tây 

truyền đến Trung Quốc là vào đầu nhà Thanh cuối nhà 

Minh, thế là đem Phật giáo cũng liệt vào tôn giáo, thật 

là oan uổng. Phật giáo liệt vào tôn giáo, cái khái niệm 

này là có nhiều nhất cũng là trước hơn 200 năm qua, 

vào đầu nhà Thanh không có cách nói này. Thế nhưng 

79 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





nhà  Phật  bản  thân  có  cách  nói  tông  giáo  này,  nhưng 

cùng  định  nghĩa  tôn  giáo  hiện  tại  của  chúng  ta  là 

không như nhau. Nhà Phật chúng ta gọi “tông” là chỉ 

Thiền tông, gọi “giáo” ngoài thiền tông ra bao gồm tất 

cả những hệ phái khác đều gọi là giáo, gọi là “Tông 

môn, Giáo hạ” là như vậy, giản lược đi gọi là “Tông 

giáo”, là cái ý này, hoàn toàn khác nhau với cách gọi 

tôn giáo của chúng ta hiện nay. Tại vì  sao trong nhà 

Phật phải phân Tông môn, Giáo hạ? Vì phương pháp 

giáo học của họ hoàn toàn không như nhau. 

 Giáo học của Thiền tông như thế nào? 

Không dùng sách giáo trình, không có sách vở, 

không có quyển kinh, vừa mở đầu liền dạy bạn ngồi 

thiền,  liền  dạy  bạn  “Minh  tâm  kiến  tánh”,  sau  khi 

khai ngộ mới đọc kinh. Đương nhiên phương pháp đó 

đến được nhanh, trước khi chưa khai ngộ quyết định 

không  được  tiếp  xúc  kinh  sách.  Đây  là  một  phương 

pháp giáo học đặc thù. 

 Giáo học của Giáo hạ như thế nào? 

Ngoài Thiền tông ra không luận Đại thừa, Tiểu 

thừa, không luận tông phái nào đều phải có sách giáo 

trình.  Kinh  điển  chính  là  sách  giáo  trình,  từ  cạn  mà 

vào sâu, theo bộ mà xếp lớp để học tập. Cũng giống 

như  các  bạn  lên  lớp  học  vậy,  từ  năm  thứ  nhất,  năm 

thứ 2, năm thứ 3 dần dần mà hướng lên trên cao, cái 



80 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này gọi  là Giáo  hạ. Cho nên Tông môn, Giáo hạ, là 

chỉ phương thức giáo học khác nhau mà nói, chỗ này 

phải nên hiểu. 

 Trong Phật pháp gọi Phật là ai? 

Phật  là  chân  như  bổn  tánh  của  chính  mình, 

chính là chân tâm của chính bạn gọi là Phật. 

 Trong nhà Phật gọi ma là gì vậy? 

Ma là vọng tâm của chính bạn, là dày vò chính 

mình, bạn có khổ não, bạn có phiền não, từ nơi vọng 

tâm mà sanh ra. 

Cho  nên  nói  Ma,  Phật  không  hai,  bạn  dùng 

chân tâm thì gọi bạn là Phật, bạn dùng vọng tâm thì 

gọi bạn là Ma. Phật là nói tánh đức của chính mình, 

Bồ Tát là nói tu đức. Tất cả chư Phật đều là đức hiệu 

của tự tánh chính mình, tất cả Bồ Tát là tên gọi tu đức 

của  chính  mình,  ngoài  chính  mình  ra  không  có  một 

pháp nào có thể được. Đó là Phật Phật nhớ nhau. Cho 

nên câu kinh văn phía sau nói: 

Thứ hai: “Vị niệm quá khứ vị lai chư Phật da? Vị 

niệm hiện tại tha phương chư Phật da?” [Ngài nghĩ 

đến quá khứ vị lai chư Phật hay chăng? Ngài nghĩ đến 

chư Phật hiện tại ở phương khác hay chăng?] 

81 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Vào  lúc  này,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  niệm 

Phật  “Quá  khứ  chư  Phật”?  Hay  là  niệm  “Vị  lai  chư 

Phật”? Hay là “Niệm hiện tại tha phương chư Phật”? 

Nếu như niệm hiện tại Phật, đương nhiên Phật 

hiện  tại  tuyệt  đối  không  phải  là  thế  giới  này  của 

chúng ta. Mọi người đều biết một thế giới chỉ có một 

vị Phật, giống như một trường học chỉ có một vị hiệu 

trưởng, Phật là đạo sư nên một thế giới chỉ có một vị 

Phật. Nhưng thế giới vô lượng vô biên, cho nên hiện 

tại chư Phật cũng là vô lượng vô biên. Phật phải niệm 

Phật, nếu như  niệm Phật  hiện  tại, nhất định là niệm 

chư Phật thế giới phương khác. Cho nên đặc biệt chỉ 

“Chư Phật thế giới phương khác” là thật. 

Thứ ba: “Hà cố oai thần hiển diệu, quang thụy thù 

diệu nãi nhĩ” [Vì sao Ngài lại oai thần sáng đẹp, tướng 

lành trong quang minh tuyệt vời đến mức như thế?] 

Tại  vì  sao oai  đức  của Ngài hôm nay  lại “Oai 

thần  hiển  diệu”.  Chữ  “Thần”  là  nói  thần  kỳ,  chữ 

“Diệu” là nói kỳ diệu đến cùng tột. 

 “Quang  thụy”:  Hôm  nay  Ngài  phát  ra  tướng 

mạo  sáng  lạn,  ánh  sáng  đặc  biệt  rõ  ràng,  gọi  là 

“Quang  thụy”.  “Thuỵ”  là  tướng  lạ,  tướng  tốt;  “Thù 

 diệu”: “Thù” là thù thắng, “Diệu” là vi diệu, đến mức 

độ như vậy. 



82 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



A  Nan  mỗi  ngày  thân  cận  với  Phật,  theo  Phật 

thời  gian  lâu  như  vậy,  từ  trước  đến  giờ  chưa  từng 

thấy qua tướng lạ như ngày hôm nay. Cho dù tôn giả 

A Nan nói được không sai, những điều nghĩ đến cũng 

không  sai,  thế  nhưng  ông  không  hề  nghĩ  đến  rằng 

hiện tại Thích Ca Mâu Ni Phật đang nhớ đến A Di Đà 

Phật cho nên mới hiện ra tướng tốt đến như vậy. 

Vừa rồi tôi nhắc đến với mọi người, các vị ngày 

ngày ở Niệm Phật Đường niệm A Di Đà Phật, tướng 

hảo  quang  minh  của  các  vị  có  thể  so  sánh  được  với 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hay  không?  Không  thể  như 

nhau. Tại vì sao không như nhau? Thích Ca Mâu Ni 

Phật thật niệm, còn bạn ở nơi đây giả niệm, khác biệt 

chính ngay chỗ này. Thích Ca Mâu Ni Phật niệm A Di 

Đà  Phật,  một  vọng  tưởng  cũng  không  có,  còn  bạn  ở 

nơi đây niệm A Di Đà Phật, vẫn là xen tạp rất nhiều 

vọng tưởng ở ngay trong đó, cho nên tướng lạ của bạn 

không như Thích Ca Mâu Ni Phật, đạo lý chính ngay 

chỗ này. Chúng ta phải nên học với Thích Ca Mâu Ni 

Phật, nếu như bạn có thể như Thích Ca Mâu Ni Phật 

dùng cái tâm không có vọng tưởng đó mà niệm A Di 

Đà Phật, thì tướng lạ mà bạn hiện ra quyết định giống 

như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  làm  gì  có  sự  khác  biệt 

chứ. Cho nên khi chúng ta niệm Phật không thể niệm 

được  cho  dung  nhan  phát  sáng,  thì  chính  mình  phải 

sám hối, đọc kinh này chúng ta phải lấy làm hổ thẹn. 

Thích Ca Mâu Ni Phật niệm vì sao mà niệm được loại 

tướng này, còn hiện tại chúng ta vì sao mà ra như thế 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





này.  Bạn  phải  thường  hay  phản  tỉnh  nhắc  nhở  chính 

mình,  hy  vọng  chính  mình  dõng  mãnh  tinh  tấn,  cho 

nên cái ý này rất hay. 

Thứ  tư:  “Nguyện  vi  tuyên  thuyết” [Xin  tuyên  nói 

cho] 

Sau khi  A Nan nói rồi, thì  sau cùng thỉnh  cầu 

với Thích Ca Mâu Ni Phật “Nguyện vi tuyên thuyết”, 

là  hy  vọng  Thế  Tôn  vì  mọi  người  chúng  ta  nói  ra, 

tướng  mạo  của  Ngài  hôm  nay  vì  sao  đẹp  đến  như 

vậy? Tại vì sao có quang sắc đẹp đến như vậy? Mọi 

người  chúng  ta  đều  muốn  nghe.  Ngôn  từ  thỉnh  giáo 

của ông đến đây là hết  một  đoạn. Phía sau là Thích 

Ca Mâu Ni Phật vì ông mà nói rõ ra  “Tán thỉnh, hứa 

 thuyết”. 

CHÁNH  KINH:  “Ư  thị  Thế  Tôn  cáo  A  Nan  ngôn: 

Thiện  tai,  thiện  tai!  Nhữ  vị  ai  mẫn  lợi  lạc  chư 

chúng  sanh  cố,  năng  vấn  như  thị  vi  diệu  chi 

nghĩa.” 

 [Dịch  nghĩa:  Khi  ấy,  đức  Thế  tôn  bảo  A  Nan  rằng: 

 Lành  thay!  Lành  thay!  Ông  vì  thương  xót,  lợi  lạc 

 các  chúng  sanh  nên  có  thể  hỏi  nghĩa  vi  diệu  như 

 vậy.] 

Thích Ca Mâu Ni Phật trước khi trả lời ông, thì 

tán thán ông trước, cái ý nghĩa này rất sâu. 



84 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ  nhất:  “Ư  thị  Thế  Tôn  cáo  A  Nan  ngôn” [Khi 

ấy, đức Thế tôn bảo A Nan rằng] 

“Cáo” là Thế tôn nói với ông, “cáo” là trên đối 

với  dưới.  Lão  sư  đối  với  học  trò  thì  dùng  là  “cáo”, 

học trò đối với lão sư thì dùng “bạch”. Bạn thấy phía 

trước  “Nhi  bạch  Phật  ngôn”,  đó  là  kính  từ,  ngữ  khí 

tôn kính; 

Thứ  hai:  “Thiện  tai,  thiện  tai” [Lành  thay!  Lành 

thay!] 

Dùng  hai  lần  “thiện  tai”,  chính  là  nói  ông  hỏi 

được rất hay, hỏi được rất hay, liên tục tán thán 2 lần. 

Trong hai lần này vẫn là có ý nghĩa rất sâu: 

Một lần là bạn có thể thể hội được ý của lão sư, 

tâm  tư  của  lão  sư  bạn  đã  thấy  ra  được,  cho  nên  tán 

thán bạn “Thiện tai”; 

Ngoài  ra  một  lần  thiện  tai  nữa  là  nghĩa  cơ 

duyên chúng sanh chín muồi, câu hỏi này của bạn hỏi 

được  rất  hợp  thời,  Phật  phải  đem  pháp  môn  vi  diệu 

này nói với mọi người, cho nên dùng hai chữ “thiện 

tai” này. 

A Nan đã hỏi Phật: Cái thứ nhất là “Xứng cơ” - 

Cơ duyên của chúng sanh đã chín muồi; Cái thứ hai là 

“Đương cơ” - Pháp môn này chính ngay lúc phải nên 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





nói cho chúng sanh nghe; Cái thứ ba là rất  “Khế hợp 

thời cơ”: “Khế cơ”, hợp thời cơ. Thời tiết nhân duyên, 

ba cái điều kiện này đầy đủ, cho nên Phật tán thán ông. 

Thứ  ba:  “Nhữ  vi  ai  mẫn  lợi  lạc  chúng  sanh  cố” 

[Ông vì thương xót, lợi lạc các chúng sanh] 

Ông  là  vì  lòng  “Ai  mẫn”.  “Ai  mẫn”  là  chỉ 

chúng sanh từ vô lượng kiếp đến nay quên mất đi sự 

việc này, xem thường bỏ qua, mê mất đi, mê mất đi 

tự  tánh.  Người  giác  ngộ  họ  thấu  suốt,  cho  nên  sanh 

khởi tâm đồng cảm vô hạn, cho nên gọi là “Ai mẫn”; 

“Lợi  lạc”  chính  là  giúp  đỡ  họ.  “Lợi”  là  lợi  ích!  Là 

phải  cho  chúng  sanh  lợi  ích  thù  thắng  nhất,  lợi  ích 

viên mãn nhất, là phải giúp cho họ lìa khổ được vui. 

Giáo  học  của  Phật  pháp  tông  chỉ  mục  tiêu  có 

tám chữ   “Phá mê  khai  ngộ, lìa khổ được vui”.  Cho 

nên Phật giáo vì sao có thể gọi là mê tín? Nó phải phá 

trừ mê tín, dạy bạn trí tuệ hiện tiền, giúp cho bạn khai 

ngộ,  đó  là  ở  trên  nhân  mà  nói.  Trên  quả  thì  lìa  khổ 

được vui!  Phật biết được khổ từ đâu mà ra?  Khổ từ 

mê  mà  ra,  bạn  không hiểu  được  chân tướng  đối  với 

vũ trụ nhân sanh nên bạn mới có khổ. 

Vũ  trụ  là  hoàn  cảnh  đời  sống  của  chúng  ta, 

nhân sanh chính là bản thân ta. Nhân sanh không phải 

chỉ đại chúng mà là chỉ bản thân chính ta, còn những 

đại chúng ở bên ngoài đều là hoàn cảnh sinh hoạt của 



86 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng ta, trong hoàn cảnh có hoàn cảnh nhân sự, có 

hoàn cảnh vật chất, tất cả chúng sanh hữu tình này là 

hoàn cảnh nhân sự của chúng ta. Từ ngữ chữ nghĩa sử 

dụng trong đây, ý nghĩa chân thật chúng ta phải nên 

hiểu rõ. Cho nên nói “Vũ trụ nhân sanh”, chính là nói 

chân  tướng  của  chính  chúng  ta  và  hoàn  cảnh  sinh 

hoạt  của  chính  chúng  ta.  Bạn  không  hiểu  rõ,  vì  bạn 

mê rồi, cho nên bạn mới có khổ. Sau khi bạn hiểu rõ 

rồi, thì bạn liền vui. Cho nên lìa khổ được vui là việc 

của chính chúng ta, lão sư có thể giúp cho chúng ta, 

Phật Bồ Tát là lão sư của chúng ta. 

Cho  nên  từ  trên  những  xưng  hô  này,  các  vị 

cũng có thể thể hội được. Phật giáo không phải là tôn 

giáo, quan hệ của chúng ta với Phật Bồ Tát là quan hệ 

thầy trò. Thầy trò đó là quan hệ ở trong giáo dục, chúng 

ta gọi Ngài là lão sư, là “bổn sư” (là lão sư căn bản). 

 Hòa thượng là ai? 

Hiện  tiền  người  thông  thường  gọi  người  xuất 

gia  là  Hoà  Thượng,  gọi  như  vậy  kỳ  thật  đã  sai  rồi, 

Hoà  Thượng  là  cung  kính  vượt  quá  rồi,  họ  căn  bản 

không phải là hoà thượng của bạn, thì bạn làm sao có 

thể gọi họ là hoà thượng, đây đều là không hiểu rõ ý 

nghĩa đối với danh từ. 

“Hoà Thượng” là từ tiếng Phạn Ấn Độ dịch âm 

ra,  ý  nghĩa  là  Thân  Giáo  Sư,  nên  nếu  là  người  trực 

87 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





tiếp dạy bảo ta thì vị  lão  sư  này gọi  là Hoà thượng, 

hiện  tại  trong  Đại  học  chính  là  “Giáo  thọ”  chỉ  đạo, 

trực  tiếp  chỉ  đạo  ta,  ta  mới  gọi  họ  là  Hoà  Thượng. 

Lão sư dạy học trong trường của ta rất nhiều, nhưng 

nếu không phải trực tiếp chỉ đạo ta thì không gọi là 

Hoà thượng, không có cái  quan hệ này. Ngoài ra có 

một danh từ gọi là A Xà Lê, gọi A Xà Lê không gọi 

là  Hoà  Thượng.  Hoà  Thượng  là  xưng  hô  tôn  kính 

nhất, quan hệ rất là mật thiết, còn nếu chúng ta không 

có quan hệ này với họ, thì  làm sao có thể gọi  họ là 

Hoà thượng. Từ ngay chỗ này  các vị liền có thể thể 

hội được, Phật pháp đích thực là giáo học của Thích 

Ca Mâu Ni Phật, nhất định không phải là tôn giáo. 


****** 

 



















88 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 054) 

Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa khi còn ở đời 

vì mọi người giảng kinh nói pháp, nếu dùng lời hiện 

tại  mà  nói  chính là  giáo  học,  thân phận  của  Ngài  là 

một  người  làm  công  tác  giáo  dục  xã  hội,  hơn  nữa 

hoàn toàn là giáo học nghĩa vụ, tuyệt nhiên không lấy 

học  trò  một  xu  học  phí,  không  hề  có  học  phí.  Phật 

tiếp nhận cúng dường của học trò rất đơn giản, ba y 

một  bát,  mỗi  một  ngày  chỉ  ăn  một  bữa  cơm,  đi  ra 

ngoài khất thực. Trải qua đời sống vậy, cho nên Ngài 

chân thật  là làm  một  người công tác giáo  dục nghĩa 

vụ, mục đích giáo dục của Ngài chính là nói rõ chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh, hay nói cách khác nói rõ 

chính chúng ta cùng chân tướng hoàn cảnh đời sống 

của  chúng  ta,  như  vậy  mà  thôi.  Ngày  nay  lưu  lại 

nhiều kinh điển đến như vậy sách giáo trình của giáo 

học,  sách  giáo  khoa  không  phải  là  Ngài  viết,  mà 

chính là chính Thế Tôn Ngài năm xưa Ngài nói. Sau 

khi Phật diệt độ (sau khi qua đời), học trò của Ngài từ 

trong ký ức đem nó chỉnh lý viết ra, nên đó mới gọi là 

kinh điển. Cả đời Ngài giảng được quá nhiều, những 

gì  lưu  lại  rất  là  phong  phú,  hiện  tại  thế  gian  không 

luận một đại học nào, một khoa hệ nào đó có thể hoàn 

bị hơn. Thực tế ra mà nói, tập hợp tất cả khoa hệ lại 

vẫn không thể viên mãn được như kinh Phật đã nói. 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Đó là thật không phải là giả. 

Tôi thường đi lại rất nhiều nơi trên thế giới, tôi 

thích nhất  là đến thăm trường học, mỗi  lần  đến một 

địa  phương  nào,  tôi  nhất  định  đến  thăm  trường  học 

tốt nhất của khu vực đó. Khi tôi đến Bắc Kinh trước 

tiên  liền  đi  thăm  Đại  học  Bắc  Kinh,  Đại  Học  Sư 

Phạm Bắc Kinh, gần Bắc Kinh là Đại Học Nam Khai 

Thiên  Tân.  Ở  nước  ngoài  những  trường  đại  học  nổi 

tiếng tôi thường hay đến thăm viếng. Chân thật chỉ có 

Phật pháp Đại thừa có thể đích thực giải quyết được 

vấn đề ngày nay. Trong Phật pháp Đại thừa tinh hoa 

nhất  chính  là  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  và  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”,  chân  thật  có  thể  giúp  cho  chúng  sanh  lìa 

khổ được vui. Lìa khổ được vui nhất định phải từ phá 

mê khai ngộ mà bắt tay vào. 

Thứ tư: “Năng vấn như thị vi diệu chi nghĩa” [Nên 

có thể hỏi nghĩa vi diệu như vậy] 

Vậy  thì  Ngài  A  Nan  hôm  nay  hỏi,  mục  đích 

cũng  chính  ngay  chỗ  này,  là  vì  chúng  sanh  mà  hỏi, 

không phải vì chính mình. Phật vì mọi người nói rõ, 

cũng  không  phải  vì  chính  mình,  cũng  là  vì  chúng 

sanh. Cho nên phía Phật sau tán thán ông  “Năng vấn 

 như  thị  vi  diệu  chi  nghĩa” [Nên  có  thể  hỏi  nghĩa  vi 

diệu như vậy.]   

“Như  thị  vi  diệu  chi  nghĩa”  chính  là  bộ  kinh 



90 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này đã nói ra, cũng chính là phía trước nói “Phật Phật 

nhớ nhau”. Phật Phật nhớ nhau, nhớ là cái gì? Chính 

là một bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, “Kinh Vô Lượng 

Thọ” chính là tất cả chư Phật “Phật Phật nhớ nhau”. 

Nếu như đem “Kinh Vô Lượng Thọ” triển khai 

ra  chính  là  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

Kinh”.  Hiện  tại  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  giảng  được 

“Phật  Phật  nhớ  nhau”  rất  tường  tận,  rất  không  dễ 

dàng.  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  khai  giảng  lần  này, 

cũng giảng tỉ mỉ với mọi người, bởi vì hiện tại chúng 

ta không bị hạn chế bởi thời gian. 

Năm  xưa  mỗi  lần  tôi  đến  Singapore,  đại  khái 

đều là một tháng, nên một tháng là một hạn chế ngay 

trong  một  tháng  này  nhất  định  phải  giảng  một  bộ 

kinh,  cho  nên  không  thể  giảng  tỉ  mỉ  được.  Lần  này 

không bị hạn chế bởi thời gian, có thể giảng tỉ mỉ, thế 

nên  thời  gian  sẽ  rất  dài  để  giảng  tỉ  mỉ,  phối  hợp  để 

giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm.  Bộ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ 

này cũng có thể giảng qua được, thế nhưng Kinh Hoa 

Nghiêm trước mắt theo cách nói này thì tôi cũng rất 

lo  lắng.  Vì  sao?  Ban  đầu  tôi  nghĩ  trong  5  năm  phải 

giảng xong nó, nhưng xem cách giảng như hiện tại thì 

Kinh Hoa Nghiêm 10 năm cũng giảng chưa xong. Tôi 

cũng hỏi thử xem ý kiến của các đồng tu nghe kinh, 

họ đều thích cách nói này của tôi, tôi nói:  “Vậy thì tốt 

 rồi, các vị mọi người đều là Vô Lượng Thọ”.  Chiếu 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





theo  cách  giảng  hiện  tại  này,  thì  giảng  Kinh  Hoa 

Nghiêm  nhất  định vượt  qua  10  năm,  nhưng  giảng  tỉ 

mỉ có cái tốt của tỉ mỉ, vì đích thực là chúng ta mê đã 

quá  lâu  rồi,  nên  nếu  không  tường  tận  giải  thích  rõ 

ràng,  hàm  hồ  giảng  qua  loa  thì  không  có  lợi  ích,  ý 

niệm của chúng ta vẫn là không thể chuyển đổi được. 

Cái chuyển đổi này là từ mê chuyển đến ngộ, từ 

tà  chuyển  đến  chánh,  từ  nhiễm  chuyển  đến  tịnh,  đó 

gọi là chuyển đổi. Ngày trước chúng ta là Mê - Tà - 

Nhiễm, trải  qua đời sống Mê  - Tà - Nhiễm, hiện  tại 

thật chuyển đổi rồi, chúng ta trải qua đời sống Giác - 

Chánh  -  Tịnh.  Giác  -  Chánh  -  Tịnh  đó  chính  là  đời 

sống của Bồ Tát, chúng ta trải qua đời sống của Phật 

Bồ Tát. Mê - Tà - Nhiễm là phàm phu, tâm luân hồi 

tạo nghiệp luân hồi. Chuyển đổi lại chính là Phật Bồ 

Tát, siêu phàm nhập thánh. 

A  Nan  hỏi  đó  là  vi  diệu  chi  nghĩa.  Cái  đoạn 

phía  sau  là  Thế  Tôn  dùng  thí  dụ  tán  thán  ông  công 

đức của vấn đề nêu ra này quá lớn. 

CHÁNH  KINH:  “Nhữ  kim  tư  vấn,  thắng  ư  cúng 

dường nhất thiên hạ A La Hán, Bích Chi Phật, bố 

thí lũy kiếp chư thiên nhân dân, quyên phi nhuyễn 

động chi loại, công đức bách thiên vạn bội.” 

 [Dịch nghĩa: Ông nay hỏi như thế hơn cả công đức 

 cúng dường một thiên hạ A La Hán, Bích Chi Phật, 



92 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 bố thí suốt nhiều kiếp cho chư thiên, nhân dân, các 

 loài ngọ nguậy, bay lượn, bò trườn  đến trăm ngàn 

 vạn lần. ] 

Sau khi chúng ta vừa nghe lời tán thán này của 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  phải  là  quá  đáng  hay 

không? Nêu ra vấn đề này có thể có được công đức 

lớn đến như vậy sao? Đó là thật hay là giả? 

Thế  Tôn  đã  nói  qua  trong  Kinh  Kim  Cang 

 “Phật  thị  chân  ngữ  giả”  14.  “Chân”  thì  không  “Giả”, 

lời nói của Phật là chân ngữ; “Thật ngữ giả”: Thật thì 

không  hư;  “Như  ngữ  giả”:  “Như”  là  thích  hợp  vừa 

vặn. 

Lời  của  Phật  nói  nhất  định  là  tương  ưng  với 

chân  tướng  sự  thật,  quyết  không  quá  đáng  cũng 

không bất cập, hoàn toàn phù hợp với chân tướng sự 

thật, đó gọi là “Như ngữ”; “Không vọng ngữ, không 

cuống ngữ”: Cuống ngữ là khoa trương. Phật không 

khoa trương. 

Đó  là Thích  Ca Mâu Ni Phật  cả đời tuân theo 

nguyên tắc này, Ngài cũng dạy bảo chúng ta như vậy, 

nên  lời  nói  này  chính  là  lời  chân  thật.  Chân  thật 

chúng ta phải nghĩ thử xem công đức của ông ở trong 

pháp  hội  nêu  ra  vấn  đề  này  được  tính  như  thế  nào 

vậy? 

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Thứ nhất: “Thắng ư cúng dường, nhất thiên hạ A 

La  Hán,  Bích  Chi  Phật” [Hơn  cả  công  đức  cúng 

dường một thiên hạ A La Hán, Bích Chi Phật] 

 Một  là  “Thắng  ư  cúng  dường”   [Hơn  cả  công  đức 

cúng dường]. 

“Thắng” là siêu thắng, siêu quá, siêu quá cúng 

dường một thiên hạ A La Hán, Bích Chi Phật, công 

đức này thực tế là  quá lớn. Phật  thường hay nói  “A 

La  Hán”  cùng  “Bích  Chi  Phật”,  đó  là  phước  điền 

chân thật của người thế gian chúng ta, chúng ta vì sao 

phải cúng dường họ? Cúng dường, đơn giản mà nói 

là  chăm  sóc  đời  sống  đi  lại  của  họ,  không  để  họ  bị 

kém khuyết trên đời sống vật chất. Cúng dường này 

trong Phật pháp, Phật nói qua bốn sự việc, ăn uống, y 

phục, ngọa cụ, thuốc thang, đây gọi là bốn loại cúng 

dường. A La Hán cùng Bích Chi Phật đều là người tu 

hành đã  có  thành tựu  thù  thắng,  có học  vấn,  có  đạo 

đức, có năng lực, có thể gánh vác được sứ mạng giáo 

hoá chúng sanh, hay nói cách khác họ chân thật làm 

đến  được   “Học  vi  nhân  sư,  hành  vi  thế  phạm”15. 

Ngôn  hạnh,  tư  tưởng,  hành  vi  của  họ,  có  thể  làm 

gương mẫu mô phạm cho tất cả mọi người trong thế 

gian  mà  người  thông  thường  chúng  ta  gọi  là  chân 

thiện tri thức. Họ là thầy giáo tốt của xã hội, họ cũng 

đều  là  người  từ  nơi  công  tác  giáo  dục  xã  hội,  đáng 

được  người  tôn  kính,  cho  nên  bạn  phải  cúng  dường 



94 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đối  với  họ,  cúng  dường  cho  đời  sống  của  họ.  Đời 

sống của họ tuyệt đối không hề phung phí, không hề 

trải  qua đời sống phù hoa, nhất  định là  rất đơn giản 

chất  trực,  toàn  tâm  toàn  lực  cống hiến  xã  hội,  vì  xã 

hội đại chúng mà phục vụ. Cho nên chúng ta có thể 

cúng  dường  vị  lão  sư  này,  thân  cận  vị  lão  sư  này, 

công đức này liền sẽ rất lớn. Một người chân thật có 

học  vấn  có  đạo  đức  ở  ngay  nơi  này,  ảnh  hưởng  cả 

khu  vực  này,  vô  hình  chung  thay  được  được  phong 

tục, có nhiều cái tốt như vậy, vậy thì bạn cúng dường 

họ công đức của bạn sẽ lớn. 

 Hai là “Nhất thiên hạ”  [Một Thiên Hạ]. 

Bạn cúng dường bao nhiêu A La Hán Bích Chi 

Phật? Là “Một thiên hạ”! Một thiên hạ là số tự, một 

thiên hạ này ở trong kinh Phật gọi là Nam Thiện Bộ 

Châu, đây gọi là một thiên hạ. Nam Thiện Bộ Châu 

chính là chỉ địa cầu của chúng ta. 

Pháp  sư  Giác  Hoa  hôm  trước  nói  Nam  Thiện 

Bộ Châu chính là thế giới Ta Bà chúng ta là nói sai 

rồi,  thế  giới  Ta  Bà  là  Đại  thiên  thế  giới,  còn  Nam 

Thiện Bộ Châu là cái địa cầu này. Thích Ca Mâu Ni 

Phật  xuất  hiện  vào  3  ngàn  năm  trước  thì  nhân  khẩu 

thế giới này không nhiều đến như vậy, hiện tại nhân 

khẩu thế giới này sắp gần 6 tỉ người. Vào thời đại 3 

ngàn  năm  trước,  chúng  ta  đem  số  tự  đó  rút  lại  nhỏ 

hơn, đương nhiên chúng ta cũng không cách gì thống 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





kê  qua  nhưng  nhân  khẩu  của  toàn  thế  giới  lúc  đó, 

chúng  ta  tưởng  tượng  mấy  ngàn  vạn  thì  chắc  là  có, 

nhân  khẩu  của  toàn  thế  giới  chắc  là  có  đến  một  hai 

ngàn  vạn.  Điều  này  cũng  có  nghĩa  là  bạn  đã  cúng 

dường một hai ngàn vạn vị A La Hán, Bích Chi Phật. 

Vậy  thì  còn  gì  bằng?  Phước  báo  đó  đến  bao  lớn? 

Nhiều  lão  sư  tốt  đến  như  vậy,  nhiều  thánh  hiền  đến 

như vậy. 

 Ba  là  “A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật”   [A  La  Hán  và 

Bích Chi Phật]. 

Ba cái chữ này là dịch âm từ tiếng Phạn, “Bích 

chi”  dịch  thành  Độc,  “Phật”  là  ý  nghĩa  của  “Giác 

ngộ”. Ngoài ra “Bích chi” cũng dịch là Duyên, Bích 

Chi  Phật  dịch  là  “Duyên  Giác”,  hoặc  là  dịch  thành 

“Độc Giác”. 

Thế  gian  này  phần  nhiều  không  có  Phật  xuất 

hiện,  cũng  không  có  Phật  pháp  ở  thế  gian  này,  độc 

giác, những người này họ rất thông minh, họ ở cái thế 

gian này, chính họ cũng có thể tự giác ngộ, trình độ 

giác ngộ của họ là bình đẳng với A La Hán, thậm chí 

còn siêu việt hơn so với A La Hán. A La Hán là theo 

Phật  học  tập,  là  học  trò  của  Phật,  do  tiếp  nhận  giáo 

học  mà  giác  ngộ.  Trong  Bích  Chi  Phật  có  2  loại: 

Duyên giác, nếu như là theo Phật tu học mà khai ngộ, 

thì gọi là Duyên giác, không theo Phật học tập mà chỉ 

là  chính  mình  tự  giác  ngộ  thì  gọi  là  Độc  giác.  Đây 



96 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đều  là  lão  sư  tốt  của  người  thế  gian,  tấm  gương  tốt 

nhất  của  người  thế  gian,  chúng  ta  cung  kính  cúng 

dường  đối  với  họ, học  tập  với  họ,  công  đức  này  thì 

lớn, đó là nêu ra một thí dụ. Phía sau lại nói: 

Thứ hai: “Bố thí lũy kiếp” [Bố thí suốt nhiều kiếp] 

Đó  là thí  dụ thứ  hai, cũng có thể đem  cái  này 

liên tục mà xem đều được. 

 Một là “Bố thí” [Bố thí].   

“Bố  thí”  đây  là  một  đề  tài  tu  học  quan  trọng 

nhất  trong Phật  pháp. Phật  dạy  mọi  người chúng ta, 

nếu  bạn  muốn  cầu  giác  ngộ  thì  bạn  phải  học  tập  từ 

đâu? Từ bố thí mà bắt tay vào, phải học từ bố thí. Vì 

sao  vậy?  Phật  biết  được  tại  vì  sao  bạn  không  giác 

ngộ? Tại vì sao bạn mê hoặc điên đảo? Là bởi vì bạn 

có  lòng  tham,  bạn  có  lòng bỏn  xẻn, keo  kiệt.  Chính 

mình không có chịu cho người khác, không có thì ưa 

thích, tham muốn mà không biết chán, đó là mê, đó là 

không  giác.  Nếu  bạn  chân  thật  muốn  giác  ngộ,  bạn 

phải  vứt  bỏ  lòng  tham,  vứt  bỏ  bỏn  xẻn,  với  cả  thế 

gian  pháp  và  xuất  thế  gian  pháp  đều  không  có  lòng 

tham, chính mình có thể cùng cộng hưởng với tất cả 

chúng sanh, đó là người giác ngộ. 

Cho nên Phật dạy cho chúng ta việc đầu tiên là 

phải học bố thí. Trong bố thí có tài bố thí, có pháp bố 

97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





thí, có vô uý bố thí, phân ra ba loại lớn này. Bố thí tài 

thì  nhất  định  có  tiền  tài,  bố  thí  pháp  thì  được  thông 

minh  trí  tuệ,  bố  thí  vô uý thì  được  khoẻ  mạnh  sống 

lâu. Vậy thì bạn nghe rồi, bạn sẽ biết rằng ta vì muốn 

có  tiền  tài,  muốn  phát  tài,  muốn  thông  minh,  muốn 

khoẻ mạnh sống lâu, ta mới tu ba loại bố thí này. Vậy 

bạn làm ra những loại bố thí này có đúng hay không? 

Không  đúng!  Bạn  làm  không  được  viên  mãn.  Tuy 

rằng  không  được  viên  mãn  thế  nhưng  cách  làm  của 

bạn như vậy thử hỏi xem, tiền tài, thông minh, khoẻ 

mạnh  sống  lâu  có  thể  có  được  hay  không?  Khẳng 

định bạn có thể đạt được. Có thể đạt được, vậy tại vì 

sao nói bạn không viên mãn? 

Hiện  tại  cái  thế  gian  này  của  chúng  ta  có  rất 

nhiều người phát tài to, họ cũng rất thông minh, cũng 

khoẻ  mạnh  cũng  sống  lâu,  nhưng  đó  đều  là  nhân 

trong đời quá khứ họ đã tu, nên hiện tại có được quả 

báo. Chúng ta hãy tỉ mỉ mà quan sát, sau đó bạn liền 

biết được tại vì sao nói không viên mãn, vì họ vẫn là 

một  phàm  phu,  họ  vẫn  là  mê  hoặc  điên  đảo,  phước 

báo trong đời này họ hưởng hết rồi, đời sau thì phải 

làm sao? Vấn đề này sẽ lớn. 

Cho nên Phật  dạy  chúng ta phải  bố thí, bố thí 

nhất  định  được  cái  quả  báo  này.  Bạn  được  cái  quả 

báo  này  rồi  thì  phải  làm  sao?  Sau  khi  được  rồi  vẫn 

phải đem nó xả hết, quyết định không thể để hưởng 

thụ, khi vừa hưởng thụ thì hỏng rồi, liền mê rồi. Cho 



98 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nên nhà Phật dạy chúng ta xả thì được, nếu bạn chịu 

xả. Xả cái gì? Bạn có được rồi thì phải mau xả ra, vậy 

thì bạn thật cao minh, bạn xả được càng nhiều thì bạn 

có được càng nhiều, bạn đạt được càng nhiều thì phải 

mau đem số lượng nhiều  đó thảy đều  xả hết, không 

nên lưu lại. Vậy thì tài vật của bạn thọ dụng, trí tuệ 

thêm lớn, khoẻ mạnh sống lâu, là vĩnh hằng, là chân 

thật. Đây là Phật nói ra cái ý nghĩa này, chúng ta phải 

có thể thể hội. 

Trên kinh Phật thường hay nói, các đồng tu lớn 

tuổi đều hiểu, không những hiểu, bạn cũng biết giảng. 

Thế nhưng phải  như  thế nào? Bạn không làm được. 

Tại  vì  sao  không  làm  được?  Tôi  không  dễ  gì  kiếm 

được ra tiền, vậy mà bạn bảo tôi xả bỏ hết, ngày mai 

thì ai cho lại tôi? Hay nói cách khác dường như trên 

kinh Phật nói cũng không tệ, nhưng không làm được. 

E rằng có vấn đề, nếu chẳng may có thể những điều 

trên  kinh  không  phải  là  thật,  thì  nhỡ  tôi  bố  thí  rồi, 

ngày mai không có cơm ăn thì phải làm sao? Cho nên 

không  dám  bố  thí.  Đấy  là  đối  với  tài,  còn  đối  với 

pháp cũng đều bỏn xẻn, bạn không dám làm. 

Cho nên ở ngay chỗ này, đương nhiên là chúng 

ta có kinh điển để làm căn cứ. Chúng ta nói chúng ta 

có  lòng  tin  đối  với  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật, 

nhưng  kỳ  thật  cái  lòng  tin  này  là  nửa  tin  nửa  ngờ, 

không phải thật đã tin, nên bạn không chịu làm. 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Lão  sư  có  quan  hệ  rất  lớn  đối  với  việc  tu  học 

của chúng ta, quá lớn. Khi tôi còn trẻ, thành thật mà 

nói  rất  là  ngoan  cố.  Tôi  đối  với  các  tôn  giáo,  hoàn 

toàn không thể tiếp nhận. Nếu có một vị pháp sư nào 

đến giảng kinh cho tôi nghe, thì họ không có cửa để 

vào, ông ấy chẳng làm sao có thể khuyên tôi? Nếu tôi 

biện luận với ông ấy, chỉ cần mấy câu thì xô ngã ông 

ấy, thì ông ấy làm sao có thể khuyên tôi? Quan hệ của 

lão sư rất lớn với việc tu học của chúng ta. Chúng ta 

ở ngay trong một đời, lão sư mà ta kính ngưỡng nhất, 

bội phục nhất, thì chúng ta thân cận ông ấy, học tập 

với ông ấy, những cái mà lão sư giới thiệu với chúng 

ta,  thì  ấn  tượng  sẽ  hoàn  toàn  khác  với  những  người 

khác, tín tâm liền sẽ không như nhau. 

Phật pháp của tôi là do tiên sinh Phương Đông 

Mỹ giới thiệu cho tôi, nếu như không phải ông thì bất 

cứ  một  người  nào  cũng  không  thể  bảo  tôi  tin  theo 

Phật, không thể nào có việc này. Khi tôi còn trẻ có ấn 

tượng  rất  tốt  đối  với  KiTo  giáo,  X-Lam  giáo,  còn 

phản  đối  nhất  chính  là  Phật  giáo,  chỉ  riêng  đối  với 

Phật giáo là có thành kiến, vì sao vậy? Cho là mê tín, 

cho là nói không ra được đạo lý. Tôi ở Đài Loan học 

triết  học  với  lão  sư  Phương,  ông  giới  thiệu  cho  tôi 

một cách rất có hệ thống, từ triết học phương Tây nói 

đến cổ đại Trung Quốc. Triết học sớm nhất của Trung 

Quốc là “Kinh Dịch”, sau đó nói đến Chu tử, nói đến 

Nhị Trình, triết học Dương Minh. Sau khi giảng xong 

khoá trình này, Phương tiên sinh lại giới thiệu cho tôi 



100 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



triết  học  Ấn  Độ,  từ  triết  học  Ấn  Độ  sau  cùng  giới 

thiệu cho tôi đến triết học Phật kinh. Ông nói với tôi: 

- Triết học Phật kinh là đỉnh cao nhất của triết 

học trên toàn thế giới, đây mới là hưởng thụ cao nhất 

của nhân sanh”. 

Tôi nghe lời nói này của ông rồi mới đến chùa 

để  tìm  kinh Phật  để  xem.  Tôi  xem  Phật  kinh  nhưng 

không chào hỏi với người xuất gia, tôi đem kinh Phật 

xem thành triết học để xem, mà coi như không hề có 

liên quan gì với người tin theo nó. Đây là tâm trạng 

ban  đầu  đến  học  Phật  của  tôi,  cho  nên  Phương  tiên 

sinh chí ít ảnh hưởng tôi 3 năm. 

Sau  khi  học  Phật  rồi,  về  sau  này  tôi  thân  cận 

với đại sư Chương Gia, đại sư Chương Gia kéo tôi trở 

lại,  tôi  mới  biết  được  mình  đã  đem  kinh  Phật  thành 

triết  học  để  xem,  nhưng  thực  tế  triết  học  trong  phật 

kinh chỉ là một bộ phận ở trong kinh Phật thôi, không 

phải  là  toàn  diện,  toàn  diện  thì  còn  cao  minh  hơn 

nhiều so với triết học. Việc này Phương tiên sinh cho 

đến  tận  cuối  đời  ông  cũng  khế  nhập  được,  cho  nên 

cuối  đời  chúng  tôi  gặp  nhau  rất  là  vui  vẻ,  cuối  đời 

ông mới khế nhập được. Khi tôi học với ông, ông mới 

hơn 40 tuổi, vào lúc đó tôi 26 tuổi. 

Cho  nên  thiện  tri  thức  là  một  nhân  vật  then 

chốt, nếu không phải là một lão sư mà ngay trong mắt 

101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





bạn kính phục nhất thì bạn sẽ rất khó tiếp nhận giáo 

huấn  của  ông  ấy.  Nếu  không  có  lão  sư  chỉ  điểm, 

không  phải  lão  sư  nhắc  nhở,  chúng  ta  làm  sao  biết 

được thế gian này còn có thứ tốt đến như vậy, không 

biết được. Vậy thì cả đời chúng ta có được lợi ích thù 

thắng, cả đời có được cái hay của Phật pháp, cảm ân 

đội đức với lão sư. 

Sau  khi  thân  cận  đại  sư  Chương  Gia,  đại  sư 

Chương  Gia  liền  dạy  tôi  bố  thí.  Tôi  cũng  thật  chịu 

nghe lời, ông dạy tôi làm như thế nào thì tôi làm như 

thế đó. Tục ngữ thường nói “Cảm ứng không thể nghĩ 

bàn”.  Chân  thật  là  càng  thí  càng  nhiều,  càng  nhiều 

càng thí, quyết không giữ lại. Tôi hiện tại trong mấy 

năm gần đây thu nhập của mỗi năm tôi khái lượt tính 

sơ  qua cũng có hơn 1 triệu  Mỹ kim, thế nhưng  trên 

người tôi không có bất cứ thứ gì, đến rồi liền cho đi, 

đến  được  nhanh  thì  đi  cũng  được  nhanh,  không  lưu 

lại. Lưu lại thì sanh phiền não, vì lưu lại rồi thì bạn 

phải xem giá cả ngoại tệ gì đó, đó không phải là việc 

thật  phiền  não  hay  sao?  Phải  giống  như  một  dòng 

nước không ngừng chảy. Cho nên các vị đồng tu tỉ mỉ 

mà quan sát xem, bạn có thể ở ngay chỗ này có được 

lòng tin, chứng minh lời Phật nói không sai. 

Bạn  thấy  gần  đây  suy  thoái  kinh  tế,  gần  như 

mỗi một người đều bị ảnh hưởng, chỉ có đạo tràng Cư 

Sĩ  Lâm  là  không  bị  ảnh  hưởng.  Cư  Sĩ  Lâm  không 

những không bị ảnh hưởng, trái lại thu nhập còn tăng 



102 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thêm. Vì sao có thể tăng thêm? Bố thí quá nhiều! Thí 

được nhiều thì cái được càng nhiều. Chỗ này là một 

chứng  minh  rất  lớn  để  cho  chúng  ta  thấy.  Chúng  ta 

thấy  được  cái  hiện  tượng  này,  bạn  phải  chân  thật 

quan sát kỹ lưỡng thì bạn sẽ tin tưởng, bạn liền đoạn 

dứt lòng nghi hoặc, bạn liền dám làm.  Mới đầu năm 

nay cư sĩ Lý Mộc Nguyên vẫn còn lo lắng ảnh hưởng 

suy  thoái  của  kinh  tế,  những  thính  chúng  của  Cư  Sĩ 

Lâm  thảy  đều  bị  ảnh  hưởng,  theo  lý  mà  nói  thì  thu 

nhập của Cư Sĩ Lâm cũng sẽ phải giảm đi phân nửa. 

Thế  nhưng  khi  chúng  ta  khai  giảng  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”, khi Niệm Phật Đường hoạt động, thu nhập 

bỗng  chốc  tăng  cao,  thu  nhập  còn  nhiều  hơn  so  với 

năm trước, cho nên lần này chúng ta đối với việc cứu 

trợ Trung Quốc Đại lục, với số lượng này tương đối 

khả quan. Cư Sĩ Lâm chịu xả, chịu bố thí, tài pháp vô 

uý bố thí thảy đều đang làm. Bạn thấy mỗi ngày cúng 

dường ba bữa cơm, bình đẳng cúng dường, phổ biến 

cúng  dường,  bất  cứ  người  nào  đến  đây  ăn  cơm  đều 

hoan nghênh, không hỏi bạn học Phật hay không học, 

bạn có tin Phật hay không tin Phật, không hỏi, bất cứ 

người nào đều có thể đến ăn cơm. Tôi nghe nói cũng 

có  tín  đồ  của  Ki  Tô  giáo,  cũng  có  tín  đồ  Hồi  Giáo, 

thậm chí còn có người huỷ báng Phật pháp, họ cũng 

đến ăn cơm, chúng ta đều hoan nghênh, cũng hoan hỉ, 

chỉ  cần  đến  ăn  cơm  thì  chúng  ta  đều  hoan  hỉ,  cung 

ứng không điều kiện, một phân tiền cũng không lấy. 

Cư sĩ Lý nói với tôi: 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





- Cư Sĩ Lâm từ lúc khai trương cúng dường mọi 

người ăn cơm, một năm 360 ngày, mỗi ngày ba bữa 

cơm,  một  ngày cũng không thiếu, năm xưa thì ngày 

mùng một Tết nghỉ một ngày. 

Tôi nói với ông: 

-  Không  nên  nghỉ,  ngày  mùng  Tết  không  có 

cơm ăn thì phải làm sao? Vậy thì ăn Tết cái gì? 

Cho nên ngày mùng một Tết cũng cúng dường 

theo thường lệ, như vậy mới là viên mãn. Ông nói từ 

trước  đến  giờ  đạo  tràng  chưa  từng  phải  mua  gạo, 

chưa  từng  mua  rau,  chưa  từng  mua  dầu,  bởi  vì  mọi 

người  đều  biết,  người  tặng  gạo,  tặng  dầu,  tặng  rau, 

hoan hỉ vui vẻ mà đưa đến, tặng đến ăn không hết vì 

quá  nhiều.  Cho  nên  nơi  đây  không  sợ  người  đến  ăn 

cơm,  càng  nhiều  càng  tốt,  càng  nhiều  càng  hoan  hỉ, 

ăn không hết. Ăn không hết thì chúng ta liền tặng đến 

Viện  Dưỡng  Lão,  tặng  cho  Cô  Nhi  Viện,  chăm  sóc 

những  đoàn  thể  này,  càng  thí  càng  nhiều.  Thậm  chí 

cư sĩ Lý nói: 

-  Chúng  ta  ra  bên  ngoài  mua  đồ,  người  ta  đưa 

hàng  đến  Cư  Sĩ  Lâm,  vừa  thấy  Cư  Sĩ  Lý  thì  không 

lấy tiền liền đi, họ không lấy tiền thì bỏ đi. 

Tôi ở nơi đây rất ít ngồi xe công cộng, có mấy 

lần đi từ Nha Long đi đến nơi đây, ngồi xe công cộng 



104 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cũng không lấy tiền của tôi. Cho nên bạn không sợ bố 

thí, chân thật là càng thí càng nhiều. Cư Sĩ Lâm bên 

đây in kinh, đĩa ghi hình, đĩa tiếng CD, bạn xem mỗi 

năm đem tặng, cho không biết là bao nhiêu, tặng cho 

toàn  thế  giới,  toàn  bộ  là  miễn  phí  không  lấy  một  xu 

nào, thật chịu bố thí. Đó chính là bố thí pháp, thí pháp 

thì khai mở trí tuệ, cho nên hiện tại Cư Sĩ Lâm người 

làm công quả từ trên xuống dưới, mỗi mỗi đều thông 

minh, mỗi mỗi đều có trí tuệ, từ do đâu mà có? Do bố 

thí pháp đó mà, càng thí càng nhiều, nhất là khi Niệm 

Phật Đường hoạt động. Niệm Phật Đường hoạt động 

không lâu, từ lúc bắt đầu đến nay  chưa đầy 3 tháng, 

bạn  thấy  thù  thắng  cỡ  nào,  chứng  minh  lời  của  Phật 

nói cho chúng ta nghe một chút cũng không sai.   

Bố  thí,  cho  nên  bố  thí  xếp  vào  hàng  thứ  nhất, 

đó là Bồ Tát hạnh, đó là hành vi đời sống của người 

giác ngộ, xếp vào đều thứ nhất. Chịu bố thí, chịu giúp 

đỡ  người  khác,  hoan  hỉ  vui  vẻ  mà  giúp  người  khác. 

Nếu  chính  mình  không  có  không  sợ,  không  nên  vì 

chính mình mà lo lắng, không đáng để lo lắng, tất cả 

vì  xã  hội,  tất  cả  vì  nhân  dân,  tất  cả  vì  chúng  sanh, 

không nên vì  chính  mình, nghĩ  đến cũng không nên 

nghĩ,  không  luận  bạn  từ  nơi  cương  vị  công  tác  nào. 

Ôm lấy loại tâm trạng này phục vụ mọi người, phục 

vụ chúng sanh, bạn nói xem bạn có hoan hỉ có an vui 

không, quyết định không có một chút ý niệm tự tư tự 

lợi, đời sống của bạn sẽ rất an vui. 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Bồ  Tát  hạnh,  điều  thứ  hai  là  trì  giới.  Ý  nghĩa 

của  trì  giới  chính  là  thủ  pháp,  tuân  thủ  những  điều 

Phật  giáo  huấn  đối  với  chúng  ta,  tuân  thủ  pháp  luật 

của  quốc  gia,  pháp  qui  của  địa  phương,  nhân  tình, 

phong tục, tập quán, khái niệm đạo đức thảy đều phải 

tuân thủ, thủ pháp là công dân tốt của quốc gia, đó là 

học trò tốt của Phật. 

Nhẫn nhục là có lòng nhẫn nại, không luận làm 

bất cứ việc gì, phải có lòng nhẫn nại bạn mới có thể 

thành tựu. 

Tinh  tấn  là  cầu  tiến  bộ,  không  ngừng  đổi  mới, 

không ngừng cầu tiến bộ. 

Thiền  định  là  chính  mình  có  chủ  tể,  không  bị 

cảnh giới bên ngoài mê hoặc, không bị cảnh giới bên 

ngoài dao động, đó gọi là Thiền định. 

Trí  tuệ  là  tất  cả  mọi  việc,  tất  cả  lý,  rõ  ràng 

tường tận, thông  suốt  thấu đáo, đó gọi là trí  tuệ Bát 

Nhã. 

Phật  nói  cho  chúng  ta  nghe  người  giác  ngộ  ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày cần phải tuân thủ 

sáu nguyên tắc này. Tuy nhiên, bố thí ở chỗ này đều 

hàm chứa hết 5 điều còn lại, bởi vì trì giới, nhẫn nhục 

là thuộc về bố thí vô uý, tinh tấn, thiền định, trí tuệ là 

thuộc về bố thí pháp. Cho nên dùng một cái bố thí là 



106 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn đã đem tất cả hành môn của Bồ Tát thảy đều bao 

gồm hết. Vậy thì bố thí bao lâu? 

 Hai là “Luỹ kiếp”  [Suốt nhiều kiếp]. 

Cái thời gian này quá dài, “kiếp” là đơn vị thời 

gian  trong  Phật  pháp  dùng  để  tính  đếm.  Trên  kinh 

Phật nói có đại kiếp, có trung kiếp, có tiểu kiếp. 

Tiểu  kiếp  thì  cách  tính  thế  nào  vậy?  Các  kinh 

đã nói thì không như nhau, có rất nhiều cách nói khác 

nhau, thế nhưng những cách nói này đều là Phật nói. 

Phật  giảng  kinh  không  phải  ở  một  nơi,  năm  xưa  khi 

Phật còn ở đời, du hoá thế gian, vân du đến khắp nơi, 

cho nên Ngài giảng kinh có thể là tuỳ  theo tập quán 

của mỗi địa phương, tri thức trình độ của người mỗi 

địa phương không như nhau, do đó nói ra số tự cũng 

không như nhau. 

Ngày trước lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, nói pháp ở 

trong  trường  học  Đại  Chuyên  nêu  ra  một  thí  dụ  rất 

đơn  giản,  việc  này  mọi  người  đều  biết,  gọi  là  tăng 

giảm kiếp, vậy thì dễ tính. Phật nói thọ mạng của con 

người  thời  kỳ  lâu  nhất  là  84.000  tuổi.  Tám  vạn  bốn 

ngàn tuổi là đến đỉnh, mỗi một trăm năm giảm đi một 

tuổi,  như  vậy  mà  cứ  giảm  lần,  giảm  đến  mười  tuổi, 

mười  tuổi  là  ít  nhất,  chuỗi  thời  gian  như  vậy  gọi  là 

giảm kiếp. Sau đó từ mười tuổi lại mỗi một trăm năm 

tăng  thêm  một  tuổi,  lại  tăng  đến  tám  vạn  bốn  ngàn 

107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





tuổi,  chuỗi  thời  gian  như  vậy  gọi  là  tăng  kiếp.  Một 

Kiếp Tăng, một Kiếp Giảm như vậy gọi là một Tiểu 

kiếp,  là  đơn  vị  của  thời  gian;  20  Tiểu  Kiếp  là  một 

Trung  Kiếp;  bốn  Trung  Kiếp  là  một  Đại  Kiếp16.  Cái 

số tự này thì có thể tính ra được, rất dài. Ngày nay gọi 

là số tự thiên văn, cái số tự này quá lớn. 

“Bố  thí  luỹ  kiếp”,  luỹ  kiếp  mà  chỗ  này  nói, 

thông thường đều là nói Đại kiếp. Bố thí cho ai? 

Thứ  ba:  “Chư  thiên  nhân  dân,  quyên  phi  nhuyễn 

động  chi  loại” [Cho  chư  thiên,  nhân  dân,  các  loài 

ngọ nguậy, bay lượn, bò trườn] 

Hợp hai câu này lại là chúng sanh sáu cõi. Bạn 

có thể bố thí cho một người, giúp cho một người, thì 

cái phước này cũng đã là không nhỏ. Còn nếu bạn có 

thể giúp cho tất cả chúng sanh sáu cõi vậy thì phước 

báo này quá to quá lớn. 

Đồng tu học Phật, đại khái đều có thể tiếp nhận 

cách  nói  định  luật  nhân  quả,  đó  là  sự  thật,  việc  này 

tuyệt  đối  không  phải  là  giả,  trồng  thiện  nhân  nhất 

định  được  thiện  quả,  cho  nên  bạn  bố  thí  nhất  định 

được quả báo. Bạn bố thí tài là nhân, được tiền của là 

quả, trồng nhân như thế nào quyết định sẽ có quả báo, 

quả báo thông cả ba đời. Người quyết định có đời quá 

khứ, có đời hiện tại, có đời vị lai, đó chính là nói cho 



108 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn  nghe  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh.  Con 

người không phải một đời. 

Sáu cõi luân hồi do đâu mà có? Là do khởi tâm 

động  niệm  của  chúng  ta  mà  biến  hiện  ra.  Tuyệt  đối 

không phải do  người  khác  tạo  ra  sáu  cõi  để  cho  bạn 

đến thọ dụng, để cho bạn đi luân hồi, mà là do chính 

mình biến hiện ra, chính mình chế tạo ra. 

Thứ tư: “Công đức bách thiên vạn bội” [Đến trăm 

ngàn vạn lần] 

Chỗ này trong kinh Đại thừa, Phật phân tách cho 

chúng  ta  nghe  rất  rõ  ràng.  Cho  nên  bạn  làm  những 

việc tốt này “công đức” sẽ rất lớn. “Công” là nói bạn 

làm việc, bạn đang làm thiện, “đức” là nhận được báo 

ứng,  bạn  nhất  định  được  quả  thiện.  Ở  trong  cái  đạo 

tràng này của chúng ta hiển lộ ra rất là rõ ràng. 

Ngày nay chúng ta tu loại công đức bố thí này 

kém quá xa so với trên kinh đã nói. Tỉ mỉ mà nói, mà 

tư duy, bình lặng mà quan sát, chúng ta ngày nay trên 

thực  tế  cũng  chân  thật  đang  làm,  cho  nên  công  đức 

này thành thật mà nói cũng không thể nghĩ bàn. Sau 

khi Phật đem cái thí dụ này nói ra, thực tế mà nói sợ 

người  đời  sau  nghe  rồi  hoài  nghi  không  tin  tưởng, 

cho  nên  phía  sau  tiếp  tục  giải  thích  cho  chúng  ta 

nghe.  “Công  đức  này  của  ông,  siêu  việt  hơn  cả  việc 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 cúng dường một thiên hạ A La Hán, Bích Chi Phật, 

 công  đức  bố  thí  luỹ  kiếp  chư  thiên  nhân  dân”.  Giải 

thích lý do vì sao được như vậy: 

CHÁNH  KINH:  “Hà  dĩ  cố?  Đương  lai  chư  thiên 

nhân dân, nhất thiết hàm linh, giai nhân nhữ vấn 

nhi đắc độ thoát cố.” 

 [Dịch nghĩa: Vì cớ sao? Vì chư thiên, nhân dân, hết 

 thảy hàm linh trong tương lai sẽ đều do lời hỏi của 

 ông mà được độ thoát! ] 

Thứ nhất: “Hà dĩ cố” [Vì cớ sao?] 

Vì sao vậy? Tại vì sao ông vừa hỏi mà có công 

đức to lớn đến như vậy? “Hà dĩ cố”, là vì sao vậy? 

Thứ hai: “Đương lai chư thiên nhân dân, nhất thiết 

hàm linh” [Vì chư thiên, nhân dân, hết thảy hàm linh  

trong tương lai] 

 Một là “Đương lai”  [Tương lai]. 

Là  nói  tương  lai.  Phật  vào  thời  gian    đó  nói 

tương lai, tức là bao gồm chúng ta hiện tại, vì sau khi 

Phật qua đời, đó đều là Ngài đã nói “đương lai”. 

 Hai là “Chư thiên nhân dân”  [Chư thiên, nhân dân]. 

  

Không  chỉ  có  người  y  theo  pháp  môn  này  có 



110 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thể  thành  tựu,  mà  còn  cả  “Chư  thiên”.  Nói  “Chư 

thiên” phải bao gồm cả quỷ thần. 

 Ba là “Nhất thiết hàm linh”  [Hết thảy hàm linh]. 

Chính là hết thảy chúng sanh cũng đều được độ 

thoát nhờ theo pháp môn này. Ngày nay chúng ta gọi 

là  động vật,  chúng có  linh  tánh,  chúng  có  cảm  tình, 

vào hiện tại là chỉ động vật, còn ở trong Phật kinh nói 

là chúng sanh chín pháp giới. 

Thứ ba: “Giai nhân nhữ vấn nhi đắc độ thoát cố” 

[Sẽ đều do lời hỏi của ông mà được độ thoát] 

Đều bởi do A Nan hỏi lần này, mọi người đều 

có  thể  giải  quyết  được  vấn  đề.  Vừa  rồi  mới  nói  lìa 

khổ được vui, họ chân thật lìa khổ, chân thật được an 

vui. Cái lìa khổ được vui này không phải là nhất thời, 

mà là vĩnh hằng, không phải cục bộ, mà là toàn diện. 

Cho nên công đức là “Trăm ngàn vạn lần”. 

Câu nói này là đối xứng, một chút cũng không 

giả, do vì A Nan vừa hỏi câu này là dẫn khởi để Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  vì  chúng  ta  nói  ra  bộ  kinh  này.  Cái 

phương pháp đạo lý này, tất cả Phàm phu, Thanh văn, 

Duyên  giác,  Bồ  Tát  những  thánh  giả  này,  thảy  đều 

được lợi ích, nên gọi là  “Phàm thánh tề thâu, lợi độn 

 tất bị, hoành siêu tam giới, kinh đăng tứ độ”  17 .  Ngày 

trước Phật đã nói ra những lý luận phương pháp này. 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Chúng ta tu học đều là có giai đoạn, đều là có 

tầng  lớp.  Giống  như  đi  học  vậy,  từ  tiểu  học,  trung 

học,  đại  học,  năm  thứ  nhất,  năm  thứ  hai,  năm  thứ 

ba… nhất định phải dùng thời gian rất dài bạn mới có 

thể tốt nghiệp, bạn mới có thể đem bài khoá của bạn 

học  cho  xong.  Cứ  như  vậy  bạn  có  thể  thấy  siêu  việt 

sáu cõi rất khó. 

Thế  nhưng  ngày  nay  Phật  nói  cho  chúng  ta 

nghe  một  phương  pháp  rất  đặc  biệt  này,  không  cần 

phải  phiền  não  như  vậy,  phương  pháp  rất  đơn  giản, 

rất dễ dàng, rất ổn định, lại rất là mau chóng. Phương 

pháp  này,  không  chỉ  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  chính 

mình nói, tất cả chư Phật Bồ Tát đều nói là  “Nan tín 

 chi  pháp”  18 .   Thật  khó  tin,  làm  gì  mà  dễ  dàng  như 

vậy? Thực tế mà nói lý quá sâu. Phương pháp tuy là 

rất đơn giản, rất dễ dàng, nhưng lý rất sâu, ai có thể 

tin tưởng? Nếu như lý không thể thấu triệt, chúng ta 

luôn là hoài nghi đối với pháp môn này, nhất là đối 

với phần tử tri thức của thời hiện đại. Chúng ta đều là 

phần  tử  tri  thức  nên  nếu  nói  các  pháp  đại  thừa  khác 

chúng  ta  dễ  dàng  tiếp  nhận,  nhưng  lại  hoài  nghi 

không tin tưởng pháp môn này. 

Tôi  năm  xưa  khi  mới  học  Phật,  Phương  tiên 

sinh  giới  thiệu  cho  tôi,  còn  đại  sư  Chương  Gia  chỉ 

dẫn cho tôi. Tôi đối với tánh tướng hai tông có hứng 

thú nồng hậu, đối với pháp môn niệm Phật vãng sanh 

thì tôi không tin tưởng. Lão sư của tôi là lão cư sĩ Lý 



112 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bỉnh  Nam,  đó  là  chuyên  tu  Tịnh  Độ,  chuyên  hoằng 

Tịnh  Độ,  tôi  ngưỡng  mộ  đạo  đức  của  ông,  theo  ông 

học  giảng  kinh,  ông  khuyên  tôi  tu  Tịnh  Độ,  dạy  tôi 

đọc  “Ấn  Quang  Đại  Sư  Văn  Sao”.  Tôi  đọc  rồi,  sau 

khi đọc rồi tôi rất bái phục, không phản đối Tịnh Độ, 

nhưng chịu học hay không? Không chịu học! Lão sư 

khuyên tôi khuyên rất là khẩn thiết, ông nói: 

 “Từ xưa đến nay nhiều tổ sư đại đức như vậy, 

 người có học vấn, có đạo đức đều tu pháp môn này, 

 nếu như thật tu sai rồi thì cũng không thua thiệt gì, vì 

 ông có lỗ một lần cũng có quan hệ gì đâu?” 

Ông  khuyên  tôi  như  vậy,  hết  lòng  hết  dạ,  thế 

nhưng tôi vẫn là không chịu nỗ lực học tập. Cho nên 

nếu tôi không đem thứ này hiểu cho rõ ràng tường tận 

thông suốt thấu đáo, mà bạn lại bảo tôi đi làm, rất khó. 

Vào lúc nào tôi hiểu cho rõ ràng? Là năm xưa 

tôi giảng “Kinh Hoa Nghiêm”, tôi giảng qua 17 năm, 

tôi  ở  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  tường  tận  thấu  hiểu, 

tôi đang giảng kinh này, có một hôm bỗng nhiên nghĩ 

ra, Văn Thù, Phổ Hiền học pháp môn gì? Thiện Tài 

Đồng Tử học pháp môn gì? Các Ngài đều niệm Phật 

cầu  sanh  Thế  Giới  Cực  Lạc.  Việc  này  đích  thực  đối 

với tôi mà nói, có một chấn động rất lớn, tôi không hề 

nghĩ  đến  các  Ngài  lại  là  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh 

Tịnh Độ. Sau đó tôi từ trong kinh này từ đầu đến cuối 

tỉ mỉ mà quan sát, hiểu rõ cái đạo lý này, khẳng định 

113 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





pháp  môn  này,  thấy  tất  cả  chư  Phật  đều  tán  thán, 

thiên  kinh  vạn  luận  chỉ  qui.  Người  xưa  giảng  kinh 

này gọi là:  “Nhất thừa liễu nghĩa, vạn thiện đồng qui, 

 bất  khả  tư  nghì”  19,  tôi  mới  khẳng  định cách  nói  này 

là đúng, mới không hoài nghi. 

Cho nên tôi học Phật thực tế mà nói đã sắp gần 

30 năm, tôi mới khẳng định pháp môn này, chân thật 

không  dễ  dàng.  Nếu  tôi  không  có  những  lão  sư  tốt 

này, có thể nói tôi gặp được ba vị thầy này, đều là cao 

thủ  nổi  tiếng  thời  cận  đại,  tôi  học  Phật  có  thể  nói  là 

vô cùng may mắn, không đi qua con đường oan uổng, 

thế nhưng do vì phiền não tập khí của chính mình đã 

bỏ  lỡ  rất  nhiều  năm.  Thế  nhưng  thành  thật  mà  nói, 

nếu như năm xưa lão sư Lý giảng “Kinh Di Đà” cho 

tôi  nghe,  giảng  cho  tôi  nghe  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ” 

nếu  cũng  như  tôi  hiện  tại  giảng  được  rõ  ràng  tường 

tận như vậy, thì tôi sớm đã tin tưởng rồi. Họ nói thật 

ra là bao quát chung chung, không có tường tận như 

vầy, không có thấu triệt như vầy, nên làm cho tôi phải 

mất hết thời gian 20-30 năm, tôi mới tìm ra được lối 

đi  này,  mới  tin  tưởng  rằng  lão  sư  Ngài  đã  hết  lời 

khuyên bảo. Thật là tương đối không dễ dàng. 

Hôm nay thời gian hết rồi. A Di Đà Phật! 


****** 

 



114 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 055) 

Lần  trước  nói  đến  chỗ  này,  ý  nghĩa  vẫn  chưa 

nói hết, hơn nữa rất quan trọng, cần phải bổ sung một 

chút.  Đoạn  này  đây  là  nói  rõ,  công  đức  thỉnh  pháp 

không thể nghĩ bàn. A Nan nhìn thấy Thế Tôn ngày 

hôm nay hiển thị tướng hảo thù thắng không gì bằng 

liền thỉnh giáo với Thế Tôn. 

Mọi  người  chúng  ta  điều  biết  tướng  tuỳ  tâm 

chuyển, cái tướng này đạt đến trang nghiêm cực độ, 

tâm  nhất  định  cũng  chuyển  đến  tốt  đẹp  không  gì 

bằng,  cho  nên  tướng  mới  có  thể  cùng  chuyển  theo. 

Trong  tất  cả  tướng  hảo  trang  nghiêm,  không  thể  có 

tướng  nào  hơn  tướng  của  Phật,  trong  tất  cả  ý  niệm 

không ý niệm nào thù thắng hơn niệm Phật. 

Cho  nên  A  Nan  vừa  đoán  thì  đã  đoán  trúng. 

Thế Tôn vào lúc này quả nhiên đang niệm A Di Đà 

Phật, cho nên được Di Đà và tất cả Chư Phật Như Lai 

gia trì. Phật cũng phải được chư Phật gia trì, cho nên 

tướng của Phật đặc biệt tốt đẹp. Tôn giả A Nan ngày 

ngày ở ngay bên cạnh Phật, nhưng  từ trước đến giờ 

chưa từng thấy qua tướng Phật đẹp như vậy. Cái điểm 

này khải thị cho chúng ta rất lớn, nếu như chúng ta hy 

vọng tướng hảo, thân thể của chính mình tốt, thì ngay 

chỗ này là nói với chúng ta phải nên niệm Phật thì tất 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





nhiên có thể mãn nguyện. 

A  Nan  không  vì  tư  lợi,  mà  vì  lợi  ích  tất  cả 

chúng sanh thỉnh giáo với Phật. Cho nên Phật nói với 

ông   “Lời  ông  vừa  hỏi  công  đức  rất  thù  thắng”.  

Người thế gian chúng ta thỉnh pháp, cư sĩ, trưởng giả, 

đại đức ở ngay nơi đây diễn giảng Phật pháp lợi ích 

chúng sanh, công đức đó cũng giống như A Nan vừa 

hỏi. Đặc biệt là ở ngay trong thời kỳ Mạt pháp, nếu 

bạn có thể vì tất cả chúng sanh thỉnh pháp, thì cái lợi 

ích này thực tế mà nói là quá lớn, nhất là ở thời đại 

hiện  tại  này.  Vì  sao?  Vì  thời  đại  này  cùng  thời  quá 

khứ không hề như nhau. Khác nhau ở chỗ nào? Ngày 

trước khoa học kỹ thuật chưa phát triển nên việc mời 

pháp  sư  giảng  kinh  nói  pháp  chỉ  có  thính  chúng  ở 

hiện trường được lợi ích, còn thính chúng ngoài hiện 

trường thì không cách gì  được lợi  ích. Cho dù ngay 

trong thính chúng có số ít người phát tâm ghi chép lại 

những  gì  pháp  sư  đã  nói  ra,  in  thành  sách  để  lưu 

thông ở đời, số lượng cũng vẫn là rất có hạn, cho nên 

sức ảnh hưởng không thể nào mở rộng. Còn hiện tại 

khoa học kỹ thuật tiến bộ nên có thể ghi âm thu hình, 

càng ngày càng thuận tiện, hiện tại chúng ta gần như 

mỗi  một  đạo  tràng,  mỗi  một  trường  hợp,  đều  xem 

thấy có những thiết bị này, máy móc càng ngày càng 

tiến bộ, giá cả càng ngày càng rẻ tiền, càng ngày càng 

đại  chúng  hoá.  Cho  nên  dù  chúng  ta  chỉ  ở  một  nơi 

giảng  kinh,  nhưng  toàn    thế  giới  đều  có  cơ  hội  tiếp 

sóng  nghe  được.  Hiện  tại  đường  truyền  quốc  tế 



116 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



internet còn có hình ảnh, âm thanh, văn tự, gần như 

đồng  thời  đều  có  thể  xem  thấy,  cho  nên  công  đức 

thỉnh kinh so với quá khứ thật không biết là phải mở 

rộng đến bao lớn. Ngay chỗ này chúng ta có thể thể 

hội được. 

Phật  nói  pháp  nên  mặt  ảnh  hưởng  càng  lớn, 

mức độ ảnh hưởng càng sâu, chúng sanh ảnh hưởng 

càng nhiều, tất cả chúng sanh nhờ pháp môn này mà 

được  độ  thì  công  đức  của  A  Nan  sẽ  càng  lớn.  Cho 

nên khi  Ngài A Nan vừa hỏi thì công đức chân thật 

như  Thế  Tôn  đã  nói  không  thể  nghĩ  bàn.  Việc  này 

chúng  ta  phải  nên  biết,  công  đức  của  người  thỉnh 

pháp  này  sẽ  rất  lớn,  chỗ  này  chúng  ta  cần  phải  nên 

học tập. 

Phía trước đã nói Thế Tôn tán thán đối với ông 

hai  chữ  “Thiện  tai”  có  nghĩa  là  câu  hỏi  này  “Quá 

hay”, khi vừa hỏi thật là hợp với bổn hoài của Phật. 

Mời xem đoạn kinh văn phía sau: 

CHÁNH KINH: “A Nan! Như Lai dĩ vô tận đại bi, 

căng ai tam giới, sở dĩ xuất hưng ư thế, quang xiển 

đạo giáo, dục chửng quần manh, huệ dĩ chân thật 

chi lợi.” 

 [Dịch  nghĩa:  A  Nan,  Như  Lai  do  vô  tận  đại  bi,  xót 

 thương  tam  giới,  cho  nên  xuất  hiện  trong  đời, 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 quang  xiển  đạo  giáo,  muốn  cứu  vớt  quần  manh, 

 ban cho điều lợi chân thật. ] 

Thứ  nhất:  “A  Nan!  Như  Lai  dĩ  vô  tận  đại  bi” [A 

Nan, Như Lai do vô tận đại bi] 

 Một là “A Nan” .  

Chúng ta xem trước hai đoạn nhỏ này, Thế Tôn 

gọi tên của A Nan, đó là nhắc nhở ông chú ý, nhưng 

thực  tế  ra  là  nhắc  nhở  mọi  người  chúng  ta  chú  ý  vì 

phía sau có lời rất quan trọng cần nói. 

 Hai là “Như Lai dĩ vô tận đại bi”  [Như Lai do vô tận 

đại bi]. 

Trước tiên nói ra “Như Lai” ứng hoá ở thế gian 

này,  mục  đích  là  gì?  Phật  nói  “Như  Lai”,  mà  không 

nói “Thế Tôn” là cái ý gì? Cái ý nghĩa này rất rộng, 

đây  là  nói  mười  phương  thế  giới  có  rất  nhiều  Chư 

Phật Như Lai, có rất nhiều pháp thân đại sĩ, mỗi giờ 

mỗi  phút  ứng  hoá  ở  thế  gian  này.  Đúng  như  trong 

“Phẩm Phổ Môn” đã nói đáng dùng thân gì để độ, thì 

Phật Bồ Tát liền hiện ra thân đó để độ, chúng sanh có 

thể  nghe  được  những  pháp  môn  nào,  Phật  liền  vì 

chúng sanh nói ra những pháp môn đó, đó gọi là ứng 

cơ nói pháp. 

Tại  vì  sao  Phật  phải  đến  thị  hiện?  Tại  vì  sao 



118 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải  đến  nói  pháp?  Cái  đạo  lý  này  ở  ngay  chỗ  này 

viên mãn tròn đầy vì chúng ta nói ra, Như Lai dùng  

 “Vô tận đại bi thương xót ba cõi” ,   đó là tám cái chữ 

này. Tám chữ này nói rõ Phật Bồ Tát tại vì sao ứng 

hoá ở thế gian này. 

Còn vì sao phàm phu đến thế gian này? Đó là 

không  cách  nào  khác,  đều  là  quả  báo  của  nghiệp 

chiêu cảm, nghiệp đời quá khứ đã tạo cảm được quả 

báo,  nên  không  thể  không  đến,  đến  thế  gian  này  là 

chịu quả báo mà đến, đó là phàm phu. 

Chư Phật Bồ Tát, Thanh văn, Duyên Giác, các 

Ngài đã thoát khỏi sáu cõi luân hồi, các Ngài không 

cần trở lại, vậy tại vì sao vẫn còn đến? Các Ngài đến 

thế gian này không phải để chịu quả báo, vì các Ngài 

sau  khi  thoát  khỏi  sáu  cõi  rồi,  không  còn  tạo  ra 

nghiệp  luân  hồi  nữa,  các  Ngài  đến  là  vì  nguyện  lực 

mà đến (không phải  nghiệp  lực như  phàm phu)  như 

nhà  Phật  thường  nói   “Thừa  nguyện  mà  đến” ,  thừa 

nguyện  tái  lai.  Nguyện  gì  vậy?  Các  Ngài  trước  đây 

học  Phật  đã  từng  phát  ra  nguyện   “Chúng  sanh  vô 

 biên thệ nguyện độ”.  Họ đã phát ra cái nguyện này, 

nguyện đã phát  ra  rồi, hôm nay họ có trí  tuệ rồi, có 

năng lực rồi, nếu bạn không quan tâm đến chúng sanh 

thì chỉ là nói suông, chỉ nói mà không làm thì làm sao 

được. Thế gian một người thiện nhân quân tử đều giữ 

chữ tín  “Ngôn nhi hữu tín”20,  huống hồ là thánh nhân 

xuất thế gian làm gì còn có thể vọng ngữ được chứ, 

119 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





quyết  định  không  có  vọng  ngữ,  quyết  định  giữ  chữ 

tín,  vĩnh  viễn  giữ  chữ  tín,  chính  là  cái  nguyện  lực 

này. Cái nguyện lực này chính là “Vô tận đại bi”, tâm 

bi mẫn với chúng sanh không có cùng tận. 

Thứ hai: “Căng ái Tam giới” [Xót thương tam giới] 

“Căng  ái”:  “Căng”  là  thương  tiếc,  “Ái”  là  ai 

mẫn, chính là thương xót chúng sanh ba cõi. 

“Tam giới” là ba cõi, là nói Dục giới, Sắc giới, 

Vô sắc giới, đây cũng chính là nói sáu đường, nói ba 

cõi  sáu  đường  là  một  ý  nghĩa.  Trong  ba  cõi  sáu 

đường những chúng sanh trong đây rất khổ, không có 

cơ hội thoát khỏi, còn nếu thoát khỏi ba cõi là thoát 

khỏi sáu nẻo luân hồi, nhưng chúng sanh không có cơ 

hội  thoát  khỏi.  Cái  cơ  hội  này  nhất  định  phải  nhờ 

Phật  xúc  tiến  cho  họ.  Vậy  thì  Phật  vào  lúc  nào  vì 

những chúng sanh này mà xúc tiến? Phải chờ vào lúc 

thời tiết nhân duyên. Đúng như Phật pháp thường nói 

“Phật không độ người vô duyên”, cho nên Phật phải 

đợi thời tiết nhân duyên. 

 Cái gì gọi là thời tiết nhân duyên? 

Chính là như trên “Kinh Di Đà” đã nói “Thiện 

căn,  phước  đức,  nhân  duyên”,  cần  phải  đây  đủ  điều 

kiện  này  Phật  mới  xuất  thế.  Ở  trong  đây  then  chốt 

nhất chính là “Thiện căn, phước đức”, nếu như chúng 



120 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh  thiện  căn  phước  đức  chín  muồi,  Phật  đến  xúc 

tiến nhân duyên. Cho nên có thể thấy được trong ba 

điều kiện này thì chính bản thân chúng ta phải có đủ 

hai  điều,  còn  Phật  đến  giúp  chúng  ta  một  điều.  Ba 

điều kiện này đều đầy đủ rồi thì ngay đời này quyết 

định  thoát  khỏi.  Thoát  khỏi  chính  là  ra  khỏi  sáu  cõi 

luân hồi, bạn chứng được quả vị như thế nào? Sau khi 

thoát  khỏi  quả  vị  cao  thấp  không như  nhau,  hoặc  là 

chứng A La Hán, hoặc Bích Chi Phật, hoặc Bồ Tát, 

hoặc  thành  Phật.  Sự  việc  này  cũng  giống  như  trên 

“Kinh Địa Tạng” đã nói với chúng ta:   “Chúng sanh 

 trong  Nam  Diêm  Phu  Đề  tu  phước,  quả  báo  mà  họ 

 chiêu cảm không như nhau” . 

Trong  đây  có  nguyên  nhân  như  thế  nào  vậy? 

Đại  sư  Thiện  Đạo  nói  với  chúng  ta  rất  hay:   “Chỉ  ở 

 gặp duyên khác nhau”.  Tóm lại mà nói quả báo này 

của bạn có khác biệt đều là ở gặp duyên không đồng. 

Nhưng  duyên  cũng  không  phải  là  ngẫu  nhiên, 

 “Duyên kết đa sanh” , chính mình nhất định phải kết 

thiện duyên với mọi người. 

Nhà Phật nói rất hay:  “Phật không độ người vô 

 duyên” . 

Năm xưa khi Thích Ca Mâu Ni Phật còn ở đời 

đã làm chứng minh cho chúng ta, chứng minh cái gì? 

Đó là nếu như một người không có duyên với Thích 

Ca Mâu Ni Phật, thì dù Phật đi tìm họ, họ thấy Thích 

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Ca Mâu Ni Phật, họ vẫn là lắc đầu liền bỏ đi, không 

thèm để ý đến Ngài. Vì sao thế? Vì không có duyên! 

Phật có thần thông lại biến một cái thân khác, Phật đi 

về bên kia, từ bên kia chặn đường anh ta, anh ta lại 

nhìn thấy liền xoay mình chạy đi mất, Phật liền hiện 

rất  nhiều  thân,  vây  quanh  hết  anh  ta  lại,  anh  ta  làm 

thế nào vậy? Khóc oà lên, nằm trên đất mà khóc, vẫn 

là không thèm ngó đến Phật. Đó là nói rõ cho chúng 

ta  thấy  không  có  duyên  với  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật, 

Phật  không  thể  độ  được  anh  ấy,  anh  ấy  không  tin 

không  thể  tiếp  nhận.  Cho nên  chúng ta  phải  hiểu  rõ 

cái đạo lý này. 

Ngày nay chúng ta có thể có được cái duyên ở 

ngay  trong  pháp  hội  này,  mọi  người  cùng  nhau  học 

tập Kinh Vô Lượng Thọ, tức là nhân duyên nhiều đời 

nhiều  kiếp  đã  chín  muồi,  làm  gì  có  chuyện  ngẫu 

nhiên.  Thế  gian  không  có  chuyện  ngẫu  nhiên,  đích 

thực có câu là  “Một bát cơm, một ngụm nước đều do 

 tiền  định”21,  không  có  chuyện  ngẫu  nhiên.  Cho  nên 

chư  Phật  Như  Lai  cũng  phải  xem  khu  vực  này  có 

duyên với mình hay không, nếu có duyên với vị Phật 

nào  thì  vị  Phật  đó  liền  đến  thị  hiện  giáo  hoá,  còn 

không có duyên với những vị Phật, Bồ Tát này thì họ 

chỉ có thể cùng với vị Phật Đà giáo hóa thị hiện đến 

kết  duyên  với  đại  chúng,  giúp  đỡ  vị  Phật  có  duyên 

giáo  hoá chúng sanh. Đó  chính là kết duyên với đại 

chúng, vị Phật nào có duyên thì họ dẫn đầu, không có 



122 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



duyên  thì  chúng  tôi  cùng  theo  phía  sau,  thảy  đều  là 

kết thiện duyên. 

Chỗ  này  chúng  ta  phải  nên  học  tập,  chúng  ta 

phải  xem  “Thiện  căn,  Phước  đức”  của  chúng  sanh 

đến lúc nào chín muồi? Xem thế nào? Chỉ cần họ có 

một ý niệm cầu giải thoát, mà thông thường chúng ta 

gọi là ghét bỏ thế gian, không còn có tâm ưa thích thế 

gian  này  nữa,  chỉ  cần  có  ý  niệm  này  sanh  khởi,  thì 

Phật, Bồ Tát có duyên với bạn sẽ liền đến, họ sẽ đến 

giúp cho bạn. Đây là nguyên do chư Phật Bồ Tát ứng 

hiện ở thế gian này. Họ vì cái gì vậy? Vì  “Vô tận đại 

 bi, thương xót ba cõi” . 

Thứ ba: “Sở dĩ xuất hưng ư thế” [Cho nên xuất hiện 

trong đời] 

Vì việc này “Cho nên xuất hiện ở đời”, đến thế 

gian  này  hiện  thân  nói  pháp.  Hiện  thân,  không  phải 

hiện  một  loại  thân,  vô  lượng  vô  biên  thân,  Phật  Bồ 

Tát có cái năng lực này giúp cho chúng ta giác ngộ. 

Họ có thể đồng thời đồng nơi, hoặc là đồng thời khác 

nơi, hoặc là đồng nơi khác thời mà thị hiện. Thị hiện 

của họ cũng rất tự tại, không hề có chút chướng ngại. 

Chính là chỗ này như trên “Kinh Hoa Nghiêm” 

nói “Sự sự vô ngại”, Phật thị hiện thân tướng tự tại, 

Phật nói pháp tự tại, cho nên các Ngài có thể ở trong 

xã hội dùng rất nhiều thân phận khác nhau, các loại 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





hình tướng khác nhau, làm cho sáu căn chúng ta tiếp 

xúc sẽ giác ngộ. Sau khi chúng ta tiếp xúc có sự cảm 

động, có sự lĩnh ngộ. Thảy đều là Như Lai, Bồ Tát thị 

hiện. 

Vậy  các  Ngài  thị  hiện  ở  thế  gian  làm  những 

việc gì? Ba câu phía sau này là nói chung họ đến thế 

gian này là để làm việc gì. Họ đến đây là: 

Thứ  tư:  “Quang  xiển  đạo  giáo,  dục  chửng  quần 

manh,  huệ  dĩ  chân  thật  chi  lợi” [Quang  xiển  đạo 

giáo, muốn cứu vớt quần manh, ban cho điều lợi chân 

thật] 

Ba  câu  này  có  thể  nói  ra  hết  sự  nghiệp  cả  đời 

của Thích Ca Mâu Ni Phật. 

 Một  là  “Quang  xiển  đạo  giáo” [Quang  xiển  đạo 

giáo]. 

 “Quang”    là  quang  đại,  “Xiển”  là  xiển  dương. 

Còn “Đạo”, ý nghĩa trong chữ “Đạo” rất nhiều, trong 

Phật  pháp  nói  có  thể  phân  làm  5  loại  lớn,  Phật  đạo, 

Bồ Tát đạo, Thanh Văn đạo, Duyên Giác đạo, Thiên 

đạo, Nhân đạo. Đây là chánh thuyết, còn nếu như nói 

một  cách  chung  chung  thì  có  thể  nói  là  tất  cả  pháp 

môn. 

 Hai  là  “Dục  chửng  quần  minh”   [Muốn  cứu  vớt 

quần manh].   



124 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 “Quần manh”   là chúng sanh trong sáu cõi, đặc 

biệt  là  ở  trong  ba  đường.  Chúng  sanh  ở  trong  ba 

đường quá khổ, tại vì sao phải trải qua đời sống khổ 

cực như vậy? Do vì mê mất đi chân tướng của vũ trụ 

nhân sanh, nên khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm 

đều  trái  ngược  với  chân  tướng  sự  thật.  Đó  chính  là 

tạo  nghiệp  mà  nhà  Phật  thường  nói,  đó  là  không 

tương ưng với chân tướng sự thật. Nghiệp mà họ tạo 

tác nhất định sẽ biến hiện ra quả báo, hiện tượng của 

sáu cõi là do nghiệp lực biến hiện ra.  Nghiệp lực có 

thiện, có ác, thiện nghiệp biến hiện ra ba đường thiện, 

ác nghiệp biến hiện ra ba đường ác. 

 Tiêu chuẩn của thiện ác: 

Nói tóm lại chính là tự lợi và lợi tha. 

Nếu  như  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày 

chúng ta tạo tác ra chỉ vì tự lợi không màng đến lợi 

tha, thậm chí đến tổn hại người khác chỉ cầu tự lợi, đó 

là ác nghiệp. 

Còn nếu như có thể tự lợi đồng thời cũng có thể 

quan tâm đến lợi tha, đó là tiểu thiện. 

Nếu có thể xả mình vì người, chỉ cần xã hội đại 

chúng có được lợi ích, hy sinh chính mình cũng cam 

tâm tình nguyện, đó là đại thiện. 

Thiện nghiệp chiêu cảm phước báo trời, người. 

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Ác  nghiệp  chiêu  cảm  địa  ngục,  súc  sanh,  ngạ  quỷ. 

Sáu cõi là do vậy mà có, những thứ này đích thực là 

có, không phải không có. 

Có người hỏi địa ngục ở đâu vậy? Thiên đường 

ở  nơi  đâu  vậy?  Người  hiện  tại  nói  khoa  học  không 

đem  ra  được  chứng  cứ  họ  sẽ  không  tin  tưởng.  Nếu 

chúng ta hỏi bạn có cha mẹ, bạn có tin tưởng không? 

Tin tưởng, vì bạn thấy qua. Nói bạn có tổ phụ, bạn có 

tin  tưởng  hay  không?  Cũng  tin  tưởng,  vì  có  lẽ  bạn 

thấy  qua,  hoặc  là  cha  mẹ  bạn  thấy  qua;  Hỏi  ông  cố 

ông  sơ  của  bạn  bạn  có  tin  tưởng  không?  Bạn  có  tin 

tưởng. Lại hỏi bạn còn có lão tổ tông mấy mươi đời, 

mấy  trăm  đời  trước,  bạn  có  tin  hay  không?  Bạn 

không  hề  thấy  qua,  không  thấy  qua  thì  không  tin 

tưởng. Vậy tại sao bạn lại tin tưởng? 

Vào  thế  kỷ  trước,  có  người  ban  đầu  đưa  ra  ý 

kiến cái địa cầu này quả đất là động, quả đất là tròn, 

nhưng  không  có  người  tin  tưởng.  Sau  đó  còn  đem 

những  người  nói  lời  nói  này  đi  treo  cổ,  xử  tử  hình, 

nói  họ  nói  năng  xằng  bậy.  Hiện  tại  khoa  học  hoàn 

toàn đã chứng minh đúng như họ nói rồi, người đó bị 

chết thật oan uổng. 

Cũng  vậy,  Địa  ngục  đích  thực  có  người  thấy 

qua, cũng có người đã đi qua. Họ đi qua rồi, về nói 

với bạn, nhưng bạn vẫn là không tin tưởng, bạn vẫn 

cho  rằng  là  họ  đang  gạt  bạn.  Vì  bạn  nhất  định  phải 



126 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính  mình  đích  thân  thấy  được  mới  tin  tưởng,  còn 

chính bạn không đích thân thấy được thì  bạn không 

tin tưởng. Vậy thì con người này thì khó độ. Nếu như 

có một chút thường thức khoa học, có một chút đầu 

óc khoa học, họ có tư duy hợp lý, thì từ trên lý luận 

để xây dựng tín tâm. 

Gần  đây  khoa  học  gia  nói  ra  tầng  không  gian 

khác nhau, khoa học gia gọi là ba độ không gian, bốn 

độ  không  gian.  Duy  thứ  không  gian  càng  cao,  cảnh 

giới càng không thể nghĩ bàn. 

Thực  tế  ra  mà  nói,  không  gian  địa  ngục,  ngạ 

quỷ, chư thiên, không cùng ở trên không gian duy thứ 

với chúng ta, quyết định không phải là ở trên không 

gian ba độ, cho nên chúng ta không thể nhìn thấy họ. 

Hiện  nay  những  năm  gần  đây  có  không  ít  truyền 

thuyết,  có  người  ngoài  thái  không  đến,  người  ngoài 

hành tinh đến địa cầu của chúng ta, vậy những người 

này  được  xem  là  người  cõi  trời  không?  Không  thể! 

Họ  vẫn  là  cõi  người!  Vì  sao  vậy?  Vì  những  người 

ngoài hành tinh này đến địa cầu chúng ta, họ vẫn còn 

phải nhờ vào công cụ phi hành của họ. Còn nếu như 

là  thiên  nhân  thì  không  cần  dùng  công  cụ  phi  hành, 

quỷ  thần  cũng  không  cần,  không  hề  nghe  nói  khi 

thiên nhân đến nơi đây là nhờ vào phi cơ, nhờ vào phi 

thuyền, không hề nghe nói qua, quỷ thần đến nơi đây 

cũng không nghe nói qua. Cho nên phàm hễ chế tạo 

những máy móc công cụ phi hành, không luận tốc độ 

127 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





của nó nhanh bao nhiêu, thậm chí họ có thể vượt qua 

tốc độ ánh sáng, bay đến cái  địa  cầu này, họ vẫn là 

con  người,  vẫn  là  thuộc  về  cõi  người.  Đã  là  cõi 

người, thì dù khoa học phát triển đến như vậy, nhưng 

họ  không  biết  Phật  pháp,  họ  không  biết  được  niệm 

Phật, thì những người đó vẫn là có Sanh - Lão - Bệnh 

- Tử, vẫn là không thể giải quyết được vấn đề. 

Chư  Phật,  Bồ  Tát, những bậc  thánh  hiền  nhân 

này, họ có năng lực siêu việt không gian duy thứ. Họ 

có  thể  tự  do  tự  tại  bước  vào  không  gian  bốn  độ, 

không gian năm độ, thậm chí đến không gian vô hạn 

độ, họ tự tại bước vào. Họ liền có thể rộng độ chúng 

sanh. Theo cách nói này khoa học nghe được, tuy là 

không thể hoàn toàn tin tưởng, nhưng trên lý luận mà 

nói là có thể. Ngày nay khoa học tuy là đang tiến bộ, 

tuy  là  không  ngừng  đang  phát  triển,  mong  cầu  tìm 

được  một  phương  pháp  có  thể  đột  phá  không  gian 

duy thứ nhưng hiện tại vẫn chưa tìm ra. Nếu như tìm 

ra được, vậy thì tốt quá, vậy là có thể chứng minh, chí 

ít có thể chứng minh được có sáu cõi luân hồi, sẽ rõ 

ràng. 

Phật pháp dùng phương pháp gì để đột phá? Sự 

việc này chỉ có Phật biết, không gian duy thứ làm thế 

nào  để  hình  thành?  Có  phải  là  không  gian  duy  thứ 

vốn dĩ đã có? Phật nói với chúng ta vốn dĩ không có. 

Nguyên  bổn  Phật  nói:  “Pháp  giới  chỉ  là  nhất  chân, 

 làm gì có nhiều thời không cách biệt lớn đến như vậy, 



128 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 không hề có” . 

Thế nhưng ngày nay nó là sự thật đang tồn tại. 

Phật nói với chúng ta, nó là do vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước  của  những  chúng  sanh  này  biến  hiện  ra. 

Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chúng sanh là 

vô lượng vô biên, cho nên không gian duy thứ sẽ có 

vô lượng vô biên. 

Ở  trên  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta  mười  pháp 

giới, đó chính là mười không gian duy thứ khác nhau. 

Điều  này  giống  như  chúng  ta  xem  kênh  đài  của 

truyền hình vậy, mười cái kênh đài khác nhau, kỳ thật 

kênh đài là vô lượng vô biên. Mười là đại biểu cho vô 

tận,  không  phải  là  số  tự  thật,  đại  biểu  vô  lượng  vô 

biên, mười cái trong đó lại có mười cái, lại biến thành 

100 cái, trong 100 cái mỗi cái lại có mười cái, mười 

mười vô tận, là lấy cái ý này, đại biểu vô tận, đó mới 

là chân tướng sự thật. 

 Vậy làm thế nào đột phá không gian duy thứ? 

Đem  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của 

chúng ta buông bỏ thì đột phá. Thế là chín pháp giới 

tất cả hàm linh, bạn thảy đều thấy hết, tận hư không 

khắp pháp giới bạn cũng thảy đều tiếp xúc được. Sinh 

mạng của mỗi một chúng sanh đều là vĩnh hằng, sinh 

mạng không phải là mấy mươi năm, có đời quá khứ 

vẫn có đời vị lai, quá khứ vô cùng vị lai vô tận. Trong 

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





vô  thỉ  vô  chung,  chúng  ta  quan  hệ  với  tất  cả  chúng 

sanh, thật là quá mật thiết. Nếu bạn nói chúng ta với 

tất  cả  mọi  người,  với  tất  cả  chúng  sanh  không  có 

quan hệ thì nói như vậy không thông, trong quan hệ 

có sâu cạn dầy mỏng khác nhau, quyết định có quan 

hệ,  cũng  chính  là  nói  rõ  quyết  định  có  duyên  phận, 

chỉ là duyên có dầy mỏng khác nhau. 

Duyên  chín  muồi  rồi,  bạn  xem  thấy  họ  sanh 

tâm  hoan  hỉ,  tin  tưởng  những  gì  bạn  đã  nói,  lý  giải 

những điều bạn đã nói, cũng chịu y theo phương pháp 

bạn  dạy  cho  họ  mà  học  tập,  đây  gọi  là  duyên  chín 

muồi.  Duyên  chín  muồi,  Phật  Bồ  Tát  nhất  định  đến 

giúp  đỡ họ, nên gọi  là:   “Phật  thị  môn trung, bất  xả 

 nhất  nhân”22,  bạn  mới  biết  được  Phật  Bồ  Tát  từ  bi 

đến tột đỉnh. Cha mẹ đối với con cái có lúc còn chăm 

sóc không chu đáo, Phật Bồ Tát đối với tất cả chúng 

sanh, đều là chăm sóc chu đáo, họ đến vì tất cả chúng 

sanh giảng kinh nói pháp. Giúp cho chúng sanh giải 

thoát, thỏa nguyện vọng của bạn. 

 Ba  là  “Huệ  dĩ  chân  thật  chi  lợi”   [Ban  cho  điều  lợi 

chân thật]. 

“Chân  thật  chi  lợi”,  câu  nói  này  cũng  là  sâu 

rộng  vô  hạn.  Hai  chữ  “chân  thật”  biểu  thị  nhất  định 

tương ưng với chân như thật tánh, cái lợi ích này mới 

là  chân  thật,  còn  nếu  như  không  thể  tương  ưng  với 

chân  như  tự  tánh,  cái  lợi  ích  này  không  phải  chân 



130 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thật, hay nói cách khác là lợi ích không viên mãn. 

Thí  dụ  bạn  chịu khổ  ở  đường  ác,  Phật  Bồ  Tát 

giúp bạn thoát khỏi đường ác sanh đến nhân thiên, vậy 

là có lợi ích rồi. Nhưng cái lợi ích này không chân thật, 

tại vì sao vậy? Vì con người chết rồi vẫn phải luân hồi, 

vẫn phải đoạ lạc, nên cái lợi ích này không phải là chân 

thật.  Hoặc  nhân  gian  gặp  được  Phật  pháp,  gặp  được 

Đại thừa, bạn có thể y giáo phụng hành, thoát khỏi ba 

cõi sáu đường, chứng quả A La Hán, chứng quả Bích 

Chi Phật, chứng quả Bồ Tát, có phải là lợi ích chân thật 

hay không? Vẫn không phải là chân thật, mặc dù đó là 

lợi ích, lợi ích rất lớn, nhưng không thể xem là lợi ích 

chân thật. 

Lợi ích chân thật nhất định phải tương ưng với 

tự tánh, hay nói cách khác nhất định phải giúp đỡ bạn 

 “Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật” , thì cái 

lợi ích này mới xem là chân thật. Cho nên trong câu 

nói này lại thêm vào hai chữ “Chân thật”, quyết định 

là  Đại  thừa,  quyết  định  giúp  đỡ  bạn  đoạn  Kiến  tư 

phiền não, đoạn Trần sa phiền não, lại phá Vô minh 

phiền não, cái lợi ích này là lợi ích chân thật. 

Người  Trung  Quốc  may  mắn,  hai  ngàn  năm 

trước  Phật  pháp  từ  Ấn  Độ  truyền  đến  Trung  Quốc, 

Trung  Quốc  tiếp  nhận  được  là  Phật  pháp  Đại  thừa, 

hay nói cách khác là “Lợi ích chân thật”. Trung Quốc 

không tiếp nhận Tiểu thừa, lợi ích chân thật của Phật 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





pháp  Đại  thừa,  trình  độ  chân  thật  cũng  không  như 

nhau, việc này chúng ta cần phải nên biết. Bồ Tát có 

41  giai  đoạn,  phía  trước  là  “thập  tín”  không  nói,  vì 

sao vậy? “Thập tín” chưa phải chân thật, chưa phá vô 

minh. Khi bạn đạt quả vị thập tín vị, Viên giáo Thập 

tín vị, có thể nói là đã được đại lợi ích, nhưng không 

phải  là  lợi  ích  chân  thật.  Phải  từ  Sơ  trụ  đến  Đẳng 

Giác,  41  ngôi  thứ,  chân  thật  có  lớn  nhỏ  không  như 

nhau, chân thật cứu cánh viên mãn là Viên giáo Phật 

quả, đó mới gọi là chân thật cứu cánh viên mãn. Cho 

nên bốn chữ “Chân thật chi lợi” nghĩa rộng mà nói là 

phá  một  phẩm  vô  minh  chứng  một  phần  pháp  thân, 

còn  nghĩa  hẹp  mà  nói  chính  là  Viên  giáo  Phật  quả, 

đây mới là lợi ích chân thật. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  cho  chúng  ta  hay 

không? Đích thực là có cho chúng ta, nhưng chúng ta 

có  chịu  tiếp  nhận  hay  không?  Chúng  ta  có  y  giáo 

phụng  hành  hay  không?  Đây  lại  là  việc  của  chính 

mình.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đem  lợi  ích  chân  thật 

cứu  cánh  viên  mãn  dâng  hai  tay  tặng  cho  chúng  ta. 

Bạn hỏi “Sao tôi chưa thấy tiếp nhận được, đưa cho 

tôi hồi lúc nào mà tôi không biết?” Ngài đã đưa cho 

bạn  rồi  mà  bạn  còn  không  biết  thì  bạn  làm  sao  có 

được  thọ  dụng,  có  được  lợi  ích  chân  thật  này?  Đó 

chính  là  một  bộ  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  một  bộ 

“Kinh Vô Lượng Thọ” này là dạy bạn ngay trong một 

đời này thành tựu Phật quả cứu cánh viên mãn. Đây 

không giống như pháp Đại thừa, vì pháp Đại thừa bạn 



132 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không làm được. 

Ngày  nay  bổn  kinh  này  của  chúng  ta,  theo  tôi 

tính  một  cách  quyết  đoán  thì  số  lượng  hiện  tại  lưu 

thông, tính một cách quyết đoán cũng vượt qua con số 

mười  triệu  quyển.  Đây  là  tính  chung  một  cách  quyết 

đoán. Khi bạn có được bổn kinh này rồi, chính là Thế 

Tôn  đem  lợi  ích  chân  thật  này  tặng  cho  bạn,  cúng 

dường bạn. Phía trước nói qua với các vị, bạn đem kinh 

này  từ  đầu  đến  cuối  đọc  qua  một  lần,  chính  là  mười 

phương  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  quán  đảnh  cho  bạn 

một lần.  Mỗi ngày  đọc qua  một biến,  mỗi ngày nhận 

chư Phật quán đảnh một lần, bạn nói xem bạn có bao 

nhiêu phước báo? 

Tôi  nói  như  vậy  nhưng  bạn  nghe  rồi  cũng  có 

không tin tưởng: “Phật quán đỉnh cho tôi? Tôi không 

hề có cảm giác?” Không sai! Bạn không có cảm giác 

được,  Phật  quán  đảnh  cho  bạn  nhưng  bạn  không  có 

tiếp nhận. Phải làm thế nào mới có thể tiếp nhận? Bạn 

phải có tín tâm, bạn phải có nguyện tâm, bạn phải có 

thể  lý  giải.  “Tín  -  Giải  -  Hành  -  Chứng”  cái  chứng 

này chính là tiếp nhận, chính là cảm nhận được, cảm 

nhận được từ bi của chư Phật Bồ Tát, cảm nhận được 

thương yêu của chư Phật Bồ Tát đối với chính mình, 

gia trì đối với chính mình, bạn liền có thể thể hội lợi 

ích chân thật. 

Cho  nên  chỗ  này  lợi  ích  chân  thật,  chúng  ta 

133 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





đem nó tổng kết lại chính là như bổn kinh Di Đà đã 

nói “Đại nguyện độ sanh”. Đại sư Thiện Đạo nói rất 

hay:   “Chư  Phật  sở  dĩ  hưng  xuất  thế,  duy  thuyết  Di 

 Đà bổn nguyện hải”  23. Đó chính là “Huệ dĩ chân thật 

chi lợi”. Đây mới là Như Lai ở trên quả địa thực hiện 

đại nguyện “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” của 


Ngài. Ngài không nói suông câu nói này. 


****** 

 















134 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 056) 

Chư Phật Như Lai xuất hiện ở thế gian nếu như 

không  nói  bộ  kinh  này  thì  trái  với  bổn  nguyện  của 

Ngài.  Các  kinh  khác  có  thể  không  giảng,  nhưng  bộ 

kinh  này  không  thể  không  giảng.  Vì  sao  vậy?  Các 

kinh khác thì pháp môn trong kinh đó, mức độ ứng cơ 

không rộng, chỉ có thể phù hợp với một số đối tượng 

đặc thù. 

Thí  dụ  như  Thiền  tông,  bạn  thấy  Đại  sư  Huệ 

Năng đã nói ở trong “Đàn Kinh”, đối tượng của Ngài 

là người thượng thượng căn, hay nói cách khác người 

trung  hạ  không  có  phần.  Chính  là  nói  khi  gặp  được 

rồi thì cứ y theo phương pháp này mà tu hành, nhưng 

cũng không thể thành tựu vì căn cơ thích ứng của họ 

với phạm vi rất nhỏ hẹp, không phải là pháp môn phổ 

độ. Hơn nữa thành tựu cũng không phải là cứu cánh 

viên  mãn.  Họ  có  thể  giúp  đỡ  bạn,  họ  là  chân  thật 

pháp,  không  sai,  có  thể  giúp  bạn  “Minh  tâm  kiến 

tánh,  kiến  tánh  thành  Phật”  nhưng  cao  nhất  cũng 

chẳng qua là Bồ Tát Thập Trụ, Thập Hạnh vị, chỉ cao 

đến  như  vậy,  không  viên  mãn,  không  cứu  cánh, 

không phải là bổn hoài của Phật độ chúng sanh. 

Tất cả chư Phật độ chúng sanh luôn là hy vọng 

chúng  sanh  mau  mau  thành  Phật,  giống  y  như  các 

Ngài vậy, đó là bổn hoài  của Phật. Bổn nguyện của 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Phật  không  như  người  thế  gian,  người  thế  gian  thì 

thành  tựu  của  tôi,  tôi  cũng  hy  vọng  bạn  thành  tựu, 

nhưng thành tựu của bạn phải kém hơn tôi một chút, 

không  thể  nào  vượt  qua  tôi.  Đó  chính  là  phàm  phu 

muốn giúp đỡ người, luôn là không thể nào giúp cho 

người vượt qua hơn chính mình, đó là tâm luân hồi. 

Chư Phật Như Lai không phải như vậy, không những 

các Ngài hy vọng bạn có thành tựu, mà còn chân thật 

hy  vọng  bạn  vượt  qua  các  Ngài.  Vì  sao  vậy?  Bạn 

vượt  qua  các  Ngài  thì  các  Ngài  tự  tại.  Tôi  cũng  là 

mong muốn học trò của chúng ta mau mau thành tựu, 

đều  có  thể  vượt  qua  tôi,  được  vậy  thì  tôi  nghỉ  hưu 

được rồi, ngày ngày du sơn ngoạn thuỷ, bạn nói xem 

tự tại dường nào, thật an vui. Tôi luôn là hy vọng mọi 

người  vượt  qua  tôi,  tôi  đã  nghĩ  đến  mười  mấy  năm 

rồi,  nếu  tôi  biết  được  có  người vượt qua  hơn  tôi  thì 

tôi liền được tự tại, tôi liền hưởng phước. 

Cho nên chư Phật Bồ Tát hy vọng tất cả chúng 

sanh  đều  làm  Phật,  hơn  nữa  là  bình  đẳng  làm  Phật. 

Chỗ này thật là trác tuyệt, bình đẳng làm Phật chỉ có 

pháp  môn  này.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  ra  vô 

lượng  vô  biên  pháp  môn,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn, chỉ  có pháp môn này là bình đẳng thành Phật. 

Chỗ  này  các  vị  nhất  định  phải  ghi  nhớ,  cổ  đức  nói 

pháp  môn  này:   “Có  thể  khiến  cho  người  Ngũ  thừa 

 vào được Thật báo trang nghiêm độ” . 

Đó  là  tán  thán  cực  độ  đối  với  pháp  môn  này, 



136 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hơn  nữa  tán  thán  không  chút  nào  khoa  trương,  tán 

thán  rất  hay.  “Ngũ  thừa”  là  Nhân  thừa,  Thiên  thừa, 

Thanh văn, Duyên Giác, Bồ Tát. Đây là nói  rõ trình 

độ của chúng sanh dù cho có khác biệt nhau rất lớn 

nhưng  pháp  môn  này  có  thể  dạy  những  người  này 

bình đẳng khế nhập cõi Thật Báo Trang Nghiêm, hiển 

thị rõ pháp môn không thể nghĩ bàn. Thế Tôn ở trên 

kinh này nói, A Di Đà Phật ở trên kinh này cũng nói, 

chỉ  cần  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc, 

không luận bạn là chúng sanh ở tầng lớp nào, bạn đều 

hiểu rõ Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, đều là A Duy 

Việt Chí Bồ Tát. 

“A  Duy  Việt  Chí”  đại  đức  xưa  chú  giải  cho 

chúng ta được rất rõ ràng là Bồ Tát Thất Địa trở lên. 

Cho nên pháp môn này gọi là pháp môn khó tin, pháp 

môn  này  mới  là  lợi  ích  chân  thật,  vì  sanh  đến  Tây 

Phương liền bằng với Bồ Tát  Thất  địa, Bồ Tát  Thất 

địa thật rất khó được, chúng ta chân thật là vô lượng 

kiếp tu hành, đời đời kiếp kiếp tu tập chuyên cần mới 

có thể chứng được quả vị Sơ Trụ, từ Sơ trụ đến Thất 

địa  phải  đủ  hai  A  Tăng  Kỳ  kiếp.  Bạn  thấy  thông 

thường những người tu các pháp môn khác, thật khó 

cỡ nào! Khổ cực cỡ nào. Phải dùng thời gian không 

cách  gì  tính  đếm  được,  mới  có  thể  tu  đến  Thất  địa. 

Trong khi Niệm Phật Đường này của chúng ta, người 

căn tánh lanh lợi, niệm mấy ngày thì liền thành tựu, 

người căn tánh có chậm lụt niệm 3 năm 5 năm cũng 

quyết định thành tựu. Bạn thấy đấy chỉ cần thời gian 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





3 đến 5 năm thì vượt qua pháp thân đại sĩ hai A Tăng 

Kỳ  kiếp,  những  thứ  khác  thì  không  cần  phải  nói. 

Trong mười pháp giới của Tạng giáo là Phật, Bồ Tát, 

Thanh văn, Duyên Giác không nói đến chúng ta cũng 

vượt  họ  quá  xa  rồi,  nhưng  kể  cả  Pháp  Thân  Đại  Sĩ 

trong hội Hoa Nghiêm chúng ta cũng là siêu vượt họ 

hai A Tăng Kỳ kiếp. Đây mới gọi là chân thật chi lợi. 

Phật  dùng  phương  pháp  gì  vậy?  Phương  pháp 

quá  huyền  diệu,  hồng  danh  sáu  chữ,  dạy  bảo  bạn 

 “Phát Tâm Bồ Đề, Một Lòng Chuyên Niệm”  thì được 

rồi.  Một  lòng  chuyên  niệm  thì  đồng  tu  có,  còn  phát 

tâm Bồ Đề thì đồng tu không nhiều. Thế nhưng các vị 

phải nên ghi nhớ, cần phải cả phát tâm Bồ Đề và một 

lòng  chuyên  niệm  mới  có  thể  thành  công.  Nếu  như 

bạn chỉ một lòng chuyên niệm mà không phát tâm Bồ 

Đề, thì ngay trong một đời này không thể thành tựu, 

chỉ  là  kết  thiện  duyên  với  Phật  A  Di  Đà  mà  thôi. 

Nhưng  nếu  như  bạn  có  phát  tâm  Bồ  Đề,  còn  niệm 

Phật  bạn  niệm  được  ít  cũng  vẫn  có  thể  vãng  sanh. 

Đây là đúng như Đại sư Ngẫu Ích ở trong “Kinh A Di 

Đà Yếu Giải” nói với chúng ta: “Người niệm Phật có 

 thể  vãng  sanh  hay  không  quyết  định  ở  việc  có  tín 

 nguyện  hay  không,  còn  sanh  đến  Thế  Giới  Tây 

 Phương  Cực  Lạc  phẩm  vị  cao  thấp,  quyết  định  ở 

 công phu niệm Phật sâu cạn”.  

Tín nguyện là tâm Bồ Đề, công phu niệm Phật 

của  bạn  cạn  thì  phẩm  vị  vãng  sanh  thấp,  công  phu 



138 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



niệm  Phật  sâu  thì  phẩm  vị  vãng  sanh  cao.  Đại  sư 

Ngẫu Ích nói rất hay, lời của đại sư Ngài đã nói chính 

là ý của Phật  A Di Đà.  Chúng ta làm  sao biết được 

đây là ý của Phật A Di Đà? Ấn Tổ nói với chúng ta 

“Kinh A Di Đà” mà Đại sư Ngẫu Ích chú giải, đích 

thực là bổn ý của Phật A Di Đà. Cho nên tâm Bồ Đề 

nhất định phải phát. 

 Tâm Bồ Đề Làm thế nào để phát? 

Trước  tiên  phải  biết  cái  gì  gọi  là  tâm  Bồ  Đề? 

Đại  sư Ngẫu Ích đã nói  trong “Di Đà Yếu Giải” rất 

hay, chúng ta nghe rồi dễ hiểu. Đại sư Ngài nói: “Một 

 lòng chuyên chú cầu sanh Tịnh Độ, cái tâm này chính 

 là tâm vô thượng Bồ Đề.”   

Lời nói này dễ hiểu, hay nói cách khác chúng ta 

chỉ một lòng một dạ cầu sanh Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc, chỉ  cầu thấy Phật  A Di Đà,  còn tất cả thứ 

khác thảy đều buông bỏ, quyết định không còn để ở 

trong  lòng  nữa,  thì  con  người  này  đầy  đủ  viên  mãn 

tâm Bồ Đề. 

Nếu như đối với thế gian này bạn còn có những 

việc  vướng  mắc  bận  lòng  thì  tức  là  tâm  Bồ  Đề  của 

bạn chưa phát, bạn chưa triệt để buông bỏ đối với thế 

gian này. 

Cho nên người phát tâm  Bồ  Đề cả thế  lẫn xuất 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





thế gian pháp thảy  đều buông bỏ, tâm  địa trí tuệ  một 

trần không nhiễm; Sau đó một lòng chuyên niệm, trong 

lòng chỉ có một câu A Di Đà Phật, rõ ràng tường tận, 

thông  suốt  thấu  đáo,  cứ  như  vậy  mà  niệm  Phật  liền 

quyết định vãng sanh. Đó là lợi ích chân thật cụ thể áp 

dụng ở tất cả chúng sanh. Chỉ có phương pháp này mới 

chân thật mãn hoằng nguyện của tất cả chư Phật cứu độ 

chúng sanh, bổn hoài phổ độ chúng sanh. 

 Chúng ta học Phật như thế nào? 

Chân  thật  phát  nguyện  làm  đệ  tử  Như  Lai, 

chúng ta phải học Phật, hướng tới Phật học tập, học 

cái  gì?  Chỉ  học  ba  câu  này,  ba  câu  này  quy  nạp  lại 

chính là bốn chữ này “Hoằng pháp, lợi sanh”. Ba câu 

này  là:  “Quang  xiển  đạo  giáo”  chính  là  “Hoằng 

pháp”,  còn  “Dục  chửng  quần  minh”,  “Huệ  dĩ  chân 

thật chi lợi” chính là “Lợi sanh”. Quyết định không vì 

chính mình, chính mình tất nhiên được lợi ích lớn, cái 

lợi ích lớn này cũng chính là chỗ này nói lợi ích chân 

thật, có thể lợi ích tất cả chúng sanh mới là chân thật 

lợi ích chính mình, mỗi niệm vì quang đại Phật pháp. 

Chúng ta biết được chỉ có Phật pháp mới có thể cứu 

độ  tất  cả  chúng  sanh  mười  pháp  giới,  đây  là  nói  rõ 

chúng ta phải làm thế nào quang đại Phật pháp?  Tại 

vì sao phải hoằng dương Phật pháp? Chỉ có Phật pháp 

mới có thể độ chính mình, mới có thể độ chúng sanh. 

Chúng  ta  phát  tâm  xuất  gia,  xuất  gia  là  vì  cái 



140 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gì? Chính là vì cái sự việc này, nhất định phải làm tốt 

cái  sự  việc  này.  Làm  thế  nào  mới  có  thể  làm  được 

tốt? Nhất định phải  “Y giáo phụng hành” , nói cụ thể 

một chút là  “Năng tín, năng giải, năng nguyện, năng 

 hành”,   bạn  liền  có  thể  làm  được  rất  tốt.  Trên  kinh 

Phật  dạy  chúng  ta  làm,  chúng  ta  nhất  định  phải  cố 

gắng nỗ lực làm, dạy chúng ta không nên làm, chúng 

ta nhất định phải nên nghe lời. Những điều Phật dạy 

không  nên  làm,  không  những  thân  không  thể  làm, 

ngay đến ý niệm cũng không thể có, vậy mới gọi là 

học  Phật,  học  Phật  chính  là  học  tập  với  Phật.  Tiếp 

theo chúng ta xem đoạn phía sau này: 

CHÁNH  KINH:  “Nan  trị  nan  kiến,  như  Ưu  Đàm 

hoa,  hy  hữu  xuất  hiện.  Nhữ  kim  sở  vấn,  đa  sở 

nhiêu ích.” 

 [Dịch nghĩa: Khó gặp, khó thấy, như hoa Ưu Ðàm 

 ít khi xuất hiện. Nay lời hỏi của ông gây lợi ích rất 

 nhiều. ] 

Thứ nhất: “Nan trị nan kiến” [Khó gặp khó thấy] 

“Nan  trực”:  Trực  là  gặp  được.  Phật  không 

thường  hay  xuất  hiện  ở  thế  gian,  chúng  ta  từ  trong 

“Di  Lặc  Hạ  Sanh  Kinh”   có  thể  xem  thấy:  Sau  khi 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  diệt  độ,  sức  ảnh  hưởng  của 

Ngài  vẫn  là  tương  đối  lớn,  cái  sức  ảnh  hưởng  này 

trong Phật pháp gọi là “Pháp vận”, trên kinh Phật nói 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





là 12 ngàn năm. Thế Tôn năm xưa ở đời giảng kinh 

nói  pháp  49  năm,  sức  ảnh  hưởng  có  thể  ảnh  hưởng 

đến  12  ngàn  năm  sau.  Căn  cứ  theo  ghi  chép  của 

người  Trung  Quốc,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  diệt  độ 

đến  ngày  nay  là  3041  năm,  như  vậy  pháp  vận  của 

Ngài (chính là sức ảnh hưởng của Ngài) phải còn đến 

khoảng 9.000 năm nữa. Sau 9.000 năm này, thế gian 

này không còn Phật pháp, mãi đến khi Bồ Tát Di Lặc 

hạ sanh đến nhân gian thị hiện thành Phật, giống như 

Thích Ca Mâu Ni Phật vậy đến để biểu diễn một lần. 

Thời gian khoảng trống đó quá dài, ở trên kinh Phật 

nói  với  chúng  ta  cũng  gần  57  ức  vạn  năm  (gần  570 

triệu năm). Bạn thấy gần 57 ức vạn năm thế gian này 

không  có  Phật  pháp,  pháp  vận  của  Phật  Thích  Ca 

Mâu  Ni  là  12.000  năm  so  với  570.000.000  năm, 

không thể nào so sánh. 

Chúng  ta  đến  nhân  gian  thế  gian  này  để  đầu 

thai, vậy ta làm thế nào khi vừa đầu thai đến thì gặp 

được Phật pháp? Nhưng làm gì có việc trùng hợp đến 

như vậy? Cho nên nói “Khó gặp, khó thấy”, thật khó. 

Chúng ta ở trong sáu cõi luân hồi đời đời kiếp kiếp xả 

thân, thọ thân, không thể nói mỗi lần được thân người 

đều nghe được Phật pháp, làm gì có được cơ hội tốt 

đến như vậy. Nếu như có được cơ hội tốt như vậy thì 

bạn sớm đã thành Phật rồi, thì bạn sẽ không còn làm 

phàm phu nữa, cơ hội này rất khó mà gặp được. 

Cho nên Phật thường nói: “Thân người khó được, 



142 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Phật pháp khó nghe” , chính là nói cơ hội này quá ít. 

Do đó nếu như khi vừa gặp được rồi, thì nhất định phải 

trân  quý  cái  cơ  hội  này,  quá  hi  hữu.  Ngay  đời  này 

chúng ta đã gặp được rồi, thật không dễ dàng gì, ngay 

đời này chúng ta được thân người lại được nghe Phật 

pháp, không chỉ nghe Phật pháp mà hơn nữa nghe Phật 

pháp  chân  chính  được  lợi  ích  chân  thật.  Đó  chính  là 

“Kinh Vô Lượng Thọ” là pháp môn Tịnh Độ. 

Nếu  như  bạn  đối  với  sự  việc  này  nhận  biết 

không được sâu, không đủ thấu triệt, thì bạn làm sao 

biết được trân trọng cái cơ hội này? Chỉ có chân thật 

thấu triệt, chân thật hiểu rõ, thì bạn mới biết nắm chặt 

cơ hội này không để lỡ qua, biết được đây là cơ hội hi 

hữu khó gặp từ vô lượng kiếp đến nay, làm sao có thể 

để nó lỡ qua chứ! Chúng ta giảng kinh nói pháp ở nơi 

đây, nhất định sẽ không để lỡ một lần nào. 

Khi tôi học Phật, hiểu rõ được cái sự thật này. 

Tôi theo lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam mười năm, mỗi một 

lần  ông  lên  lớp,  mỗi  một  lần  giảng  kinh,  tôi  chưa 

từng để lỡ qua lần nào. Thỉnh thoảng bên ngoài mời 

ông đi giảng kinh, chúng tôi cũng cùng đi theo, chúng 

tôi phát tâm làm tuỳ tùng, làm chúng thường tùy của 

lão sư Lý. Đại khái chúng tôi có gần 2-3 chục người, 

2-3 chục người này không vắng mặt buổi giảng nào, 

nên chúng tôi sâu sắc hiểu rõ cơ hội này hi hữu khó 

gặp, chỉ trừ khi bị bệnh thì không còn cách nào, còn 

bất cứ nhân duyên nào cũng đều không thể trở ngại. 

143 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Đúng  là  “Khó  gặp,  Khó  thấy”.  Hai  câu  phía  sau  là 

nêu thí dụ. 

Thứ  hai:  “Như  Ưu  Đàm  hoa,  hy  hữu  xuất  hiện” 

[Như hoa Ưu Ðàm ít khi xuất hiện] 

Chỗ  này  nói  là  “Hoa  Ưu  Đàm”,  hoa  Ưu  Đàm 

cùng hoa Đàm mà thông thường chúng ta nói đại khái 

phẩm loại thì không như nhau, thời gian nở đều là rất 

ngắn. Loại hoa Đàm này của thế gian chúng ta khi nở 

là  vào  nửa  đêm,  thời  gian  không  lâu,  khoảng  từ  hai 

đến ba giờ đồng hồ thì úa tàn. Cho nên nếu bạn muốn 

xem hoa Đàm nở thì nhất định phải vào nửa đêm, bạn 

mới có thể xem thấy được. Đây đều là hình dung rất 

khó thấy được, rất hi hữu xuất hiện. 

Cho nên phải đầy đủ rất nhiều điều kiện, thiện 

căn  phước  đức  của  chúng  sanh  phải  chín  muồi  và 

Như lai cùng những chúng sanh này duyên phận chín 

muồi, đây quyết không phải là sự việc đơn giản. 

Trước  khi  Phật  nói  với  họ  cái  chân  tướng  sự 

thật này, thì trước tiên Phật nói ra những lời này cho 

chúng  ta  nghe,  nhắc  nhở  chúng  ta  lưu  ý  pháp  môn 

này.  Pháp  môn  này  thực  tế  như  Ngài  A  Nan  đã  nói 

 “Rất hi hữu, rất khó được”.  Hai câu phía sau là tán 

thán việc Ngài A Nan đã hỏi:  

Thứ  ba:  “Nhữ  kim  sở  vấn,  đa  sở  nhiêu  ích” [Nay 



144 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lời hỏi của ông gây lợi ích rất nhiều] 

 “Khi ông vừa hỏi, mang đến vô lượng vô biên 

 lợi ích phong phú cho tất cả chúng sanh”.   

Sự việc này thực tế ra mà nói là Thế Tôn quan 

sát thấy nhân duyên đã chín muồi, A Nan cũng không 

phải là người thông thường, đều là Pháp Thân Đại Sĩ 

thừa nguyện tái sanh, giúp đỡ Thích Ca Mâu Ni Phật 

giáo  hoá  chúng  sanh,  làm  gì  có  chuyện  là  người 

thông  thường.  Cũng  giống  như  diễn  kịch  trên  sân 

khấu, Thích Ca Mâu Ni Phật diễn ở vai chính, tôn giả 

A Nan diễn vai phụ, mục đích giúp tất cả chúng sanh 

giác ngộ. Phật đã nói “Đa sở nhiêu ích” là chính xác, 

lợi ích vô lượng vô biên. Mời xem kinh văn phía sau: 

CHÁNH KINH: “A Nan! Đương tri Như Lai Chánh 

Giác, kỳ trí nan lượng, vô hữu chướng ngại, năng 

ư  niệm  khoảnh,  trụ  vô  lượng  ức  kiếp,  thân  cập 

chư căn, vô hữu tăng giảm.” 

 [Dịch nghĩa:  A Nan nên biết: Chánh giác của Như 

 Lai là trí khó lường chẳng có chướng ngại, có thể 

 trong  một  niệm  trụ  vô  lượng  ức  kiếp,  thân  và  các 

 căn chẳng bị tăng, giảm] 

Thứ  nhất:  “A  Nan!  Đương  tri  Như  Lai  Chánh 

Giác” [A Nan nên biết, Chánh Giác của Như Lai] 

 Một là “A Nan đương tri” [A Nan nên biết]. 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  vì  chúng  ta  chế  định 

giới  luật,  đó  là  quyết  định  cấm  kỵ  chúng  ta  tự  khen 

mình chê người, Phật dạy chúng ta chính mình phải 

khiêm  nhường,  phải  khiêm  tốn.  Vậy  thì  tại  vì  sao  ở 

chỗ  này  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  chính  mình  tán  thán 

chính  mình?  Thực  tế  ra  là  bất  đắc  dĩ  mà  nói,  lo  cho 

bạn  không  tin  tưởng  chính  bởi vì  sự  việc  này  không 

có  người  nào  có  thể  biết.  Vậy  phải  làm  sao?  Phật 

đành phải chính mình tán thán chính mình vài câu để 

hy vọng bạn hiểu rõ mà sanh khởi tín tâm kiên định 

đối với Phật, chúng ta mới  có thể được lợi ích chân 

thật, đó là từ bi đến tột đỉnh. Nếu như tín tâm đối với 

Phật  không  đủ,  thì  dù  có  đại  pháp  có  tốt  hơn  quyết 

định cũng sẽ lỡ qua ngay trước mặt. Đó mới là việc 

thật đáng tiếc. 

Cho nên Phật gọi A Nan mà nói: “Ông phải nên 

 biết” .  A  Nan  là  thị  giả  của  Phật,  bình  thường  Phật 

giảng kinh, ông không hề bỏ xót một buổi giảng nào, 

nghe kinh ông nghe được rất nhiều. A Nan cũng có trí 

tuệ tương đối, ngay trong mười đệ tử của Phật ông là 

đa văn đệ nhất.   

Cho  nên  Phật  nói  với  ông  “A  Nan  đương  tri” 

chính  là   “Ông  phải  nên  biết”  “Như  Lai  chánh  giác, 

 kỳ trí nan lượng”.  Kỳ thực cách nói này của Thế Tôn, 

tuy là chính mình tán thán chính mình, vẫn còn mang 

mấy phần khiêm tốn. Phật không hề nói bảo chúng ta 



146 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nên biết, mà chỉ gọi A Nan, người khác không hề biết 

nhưng “A Nan ông phải nên biết”. 

 Hai  là  “Như  lai  chánh  giác”   [Chánh  giác  của  Như 

Lai]. 

Câu “Như Lai chánh giác” này, Thích Ca Mâu 

Ni Phật cũng không hề nói về riêng một  mình Ngài, 

mà nói “Như Lai”. Như Lai là bao gồm mười phương 

tất  cả  chư  Phật,  nên  Phật  nói  “Như  Lai”  chỗ  này 

không  chỉ  riêng  một  người.  Bạn  xem  chỗ  này  chính 

mình tán thán, có kỹ thuật cao minh đến như vậy, tất 

cả Chư Phật Như Lai chánh giác. 

“Như” là chân như, thành đạo chân như mà đến 

thị  hiện  làm  Phật,  nên  gọi  là  Như  Lai.  Ở  chỗ  này 

chúng ta cũng có thể nói, nương vào đại đạo nhất như 

của A Di Đà Phật mà đến thị hiện thành Phật nên gọi 

là  Như  Lai,  Như  lai  này  là  ứng  thân  của  Như  Lai. 

Đến một  phẩm sau có mười hiệu  của Phật, sẽ giảng 

giải tỉ mỉ với các vị. Như Lai  có Pháp thân, có Báo 

thân, có Ứng hoá thân, chỗ này là nói Ứng thân. 

“Chánh giác” chính là Vô Thượng Chánh Đẳng 

Chánh Giác. Chỗ này ở trên văn tự đã tỉnh lược bớt, 

thị hiện thành Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Cũng  giống  như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  ở 

đời thị hiện cho chúng sanh vậy. 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Thứ hai: “Kỳ trí nan lượng, vô hữu chướng ngại” 

[Trí khó lường chẳng có chướng ngại] 

 Một là “Kỳ trí nan lượng” [Trí ấy khó lường]. 

Trí  tuệ  của  Phật,  vô  lượng  vô  biên  không  có 

chướng ngại. Trong bổn kinh, chúng ta từ phía trước 

một  đoạn  kinh  văn  lớn  có  thể  xem  thấy  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật vào lúc đó trụ “Niệm Phật Tam Muội”. 

Niệm  Phật  Tam  Muội  là  Tam  Muội  trung  vương, 

Tam  muội  cũng  dịch  là  Thiền  định.  Sức  định  của 

niệm  Phật  là  bao  gồm  ngay  trong  tất  cả  Thiền  định 

đều không thể so sánh được với nó. 

Trong “Đại Tập Kinh” Phật cũng đã nói:  “Niệm 

 Phật  chính  là  Thâm  diệu  thiền” .  Đây  không  phải  là 

thiền thông thường, mà cao minh hơn rất nhiều so với 

thiền  thông  thường.  Vì  sao  vậy?  Thiền  định  thông 

thường có ra có vào, khi vào định thì cảnh giới thiền 

định hiện tiền, khi xuất định rồi thì định cảnh này mất 

hết.  Còn  người  niệm  Phật  chỉ  riêng  một  câu  Phật 

hiệu,  buông  bỏ  vạn  duyên,  đi  đứng  nằm  ngồi  đều 

đang ở Phật định, cho nên gọi nó là Thâm diệu thiền. 

Chúng  ta  biết được  thiền  định  thì  sanh  trí  tuệ, 

Tam Vô  lậu  học thường nói: “Nhân  giới được định, 

nhân định khai trí tuệ”. Thiền định có thể khai mở trí 

tuệ,  thiền  định  cực  diệu  sanh  khởi  ra  chính  là  diệu 

huệ.  Cho  nên  “Kỳ  trí  nan  lượng”,  vượt  hơn  trí  tuệ 



148 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thông thường của Bồ Tát, không phải định huệ của tất 

cả Bồ Tát có thể so sánh được với nó, không phải trí 

tuệ  của  tất  cả  Bồ  Tát  có  thể  xứng  lượng.  Đó  gọi  là 

“Nan  Lượng”!  Cái  xưng  lượng  này  chính  là  nói 

không  ra  được,  không  thể  nghĩ  bàn.  Xưng  là  xưng 

nói, lượng là cân đo, thông thường Bồ Tát không làm 

được.  Chỗ  này  cũng  là  trên  kinh  thường  nói   “Duy 

 Phật  dữ  Phật,  nãi  năng  cứu  cánh  chư  pháp  Thật 

 Tướng”24,  ngay  đến  Bồ  Tát  Đẳng  giác  cũng  không 

cách  nào  hoàn  toàn  hiểu  rõ  được  nó.  Câu  sau  cùng 

chính là nói tác dụng, họ khởi tác dụng. 

 Hai  là  “Vô  hữu  chướng  ngại”   [Chẳng  có  chướng 

ngại]. 

Không  có  chướng  ngại,  thông  đạt  tất  cả  pháp. 

Chúng ta ở cái đoạn tựa đề trên, tổng tiêu đề là “Pháp 

báo  đức  dụng”.  Pháp  thân,  báo  thân  của  Phật,  tác 

dụng của các Ngài. Cái đoạn nhỏ này là “Giác trí nan 

lượng”, bao gồm trong đây nói “Bát Nhã Đức”; Đoạn 

phía  sau  là  nói  “Đức  Dụng  Viên  Dung”.  Trên  văn 

kinh nói: 

Thứ  ba:  “Năng  ư  niệm  khoảnh,  trụ  vô  lượng  ức 

kiếp” [Có thể trong một niệm trụ vô lượng ức kiếp] 

Đó là nêu ra một thí dụ: “Niệm khoảnh” là thời 

gian rất ngắn. Như trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói: 

 “Tri vô lượng kiếp thị nhất niệm, tri nhất niệm tức vô 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 lượng kiếp”  25. 

Cổ đức nói với chúng ta, cảnh giới này là “Sự 

sự vô ngại”, diễn biến đồng thời, đó là đột phá được 

hiện tượng thời gian. Chỗ này nói với chúng ta là nói 

ra  là  chân  tướng  sự  thật,  nếu  như  chúng  ta  đột  phá 

được hiện tượng thời gian, đột phá được hiện tượng 

không gian, thì đó chính là vô lượng thọ mà Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc đã nói. Không chỉ tuổi thọ vô 

lượng,  mọi  thứ  khác  không  có  thứ  nào  không  là  vô 

lượng, mỗi thứ đều là vô lượng, trí tuệ vô lượng, đức 

năng  vô  lượng,  thần  thông  vô  lượng,  biến  hoá  vô 

lượng, thị hiện vô lượng, nói pháp vô lượng, hiện tại 

mọi  người  đều  ưa  thích  vàng  bạc  tiền  của  nên  vàng 

bạc của cải cũng vô lượng, không có thứ nào không 

là vô lượng. 

Nếu  bạn  hiểu  rõ  được  sự  thật  này,  nếu  bạn 

muốn  có  được  tất  cả  vô  lượng,  chính  ở  ngay  trong 

pháp môn này mà học, hơn nữa ở ngay trong đời sống 

của  chúng ta quyết  định có thể đạt  được. Pháp môn 

khác  thì  chưa  chắc,  cái  bạn  được  là  có  hạn.  Trong 

pháp  môn  này  bạn  có  được  là  vô  lượng  viên  mãn, 

mỗi câu đều là chân thật. 

Cho  nên  họ  có  thể  ở  trong  khoảng  một  niệm, 

thời gian ngắn đến như vậy “Trụ vô lượng ức kiếp”. 

Thời  gian  ngắn  có  thể  kéo  dài  nó  ra,  một  sát  na, 

khoảng một niệm, có thể đem nó biến thành vô lượng 



150 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



kiếp,  đương  nhiên  cũng  có  thể  đem  vô  lượng  kiếp 

biến thành một niệm, biến thành một sát na, sự sự vô 

ngại. 

Chỗ này hiện tại khoa học gọi là siêu việt thời 

không. Con người có thể siêu việt thời không thì liền 

có thể tùy ý quay về quá khứ, tùy ý bước vào tương 

lai, quá khứ, hiện  tại, tương lai đều không có, đó là 

siêu  việt  thời  gian,  đồng  thời  cũng  siêu  việt  không 

gian, chúng ta liền  ở ngay hiện  tiền nếu muốn nghe 

Phật  A  Di  Đà  giảng  kinh  nói  pháp,  hiện  trường  của 

thế giới Cực Lạc Phật A Di Đà đang giảng kinh nói 

pháp, chính ngay ở trước mặt ta, cự ly rất gần, đó gọi 

là  siêu  việt  không  gian,  đó  gọi  là   “Thập  vạn  ức  cõi 

 Phật, bất cách hào đoạn”26. 

 Làm thế nào mới có thể siêu việt không gian và thời 

 gian? 

Lìa tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì 

siêu việt. Bạn bị trùng trùng chướng ngại của không 

gian  thời  gian,  không  tự  do,  không  tự  tại,  nguyên 

nhân chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, nên 

cái thứ này nhất định phải buông bỏ, tường tận biết rõ 

thì phải mau buông bỏ cho sớm, mau mau buông bỏ. 

Quả nhiên buông bỏ thì bạn niệm Phật sẽ hoàn toàn 

khác,  vào  lúc  đó  niệm  Phật  thì  sẽ  một  niệm  tương 

ưng một niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm 

Phật, bạn mỗi một danh Phật hiệu tương ưng với tâm 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





tánh  của  chính  mình,  tương  ưng  với  Phật  A  Di  Đà, 

tương ưng với mười phương Như Lai. 

Do đây có thể biết nếu vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước của chúng ta chưa buông bỏ, thì cảnh giới 

này này liền không thể hiện tiền. Sự việc này thực tế 

là đáng được chúng ta tỉ mỉ mà suy xét, chúng ta có 

thể  hy  vọng  hiện  tại  được  lợi  ích  chân  thật  hay 

không?  Bạn  phải  chính  mình  giúp  đỡ  chính  mình. 

Phật đích thực là từ bi, đem những phương pháp, lý 

luận, cảnh giới này nói với chúng ta, nhưng chúng ta 

có  thể  được  lợi  ích  chân  thật  hay  không,  phải  xem 

chính  mình  có  chịu  tiếp  nhận  hay  không,  nếu  bạn 

chính  mình  không  chịu  tiếp  nhận,  thì  Phật  cũng 

không có cách nào. 

Do đây có thể biết chính mình chịu tiếp nhận, 

hoan  hỉ  tiếp  nhận  chính  là  Phật  độ  người  có  duyên. 

Còn chính  mình nghe rồi  mà vẫn không chịu buông 

bỏ, vẫn còn hoài nghi, vẫn do dự, vẫn tham luyến thế 

gian  này, thì việc này liền tạo  thành chướng ngại  to 

lớn,  chướng  ngại  bạn  kiến  tánh,  chướng  ngại  bạn 

tương  ưng,  tuy  là  bạn  niệm  Phật  mà  không  tương 

ưng. Thế gian vạn sự vạn vật này, chỉ cần tham luyến 

một  việc  thì  không  được,  huống  hồ  bạn  còn  tham 

luyến  rất  nhiều.  Nếu  như  chịu  buông  bỏ  tất  cả  thân 

tâm thế giới, thì tâm của bạn chính là tâm thanh tịnh, 

tâm  của  bạn  chính  là  tâm  bình  đẳng,  tâm  của  bạn 

chính là thanh tịnh bình đẳng giác. Thanh tịnh, bình 



152 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đẳng, giác chính là A Di Đà Phật, bạn niệm Phật bạn 

niệm  ra  được  tự  tánh  Di  Đà  rồi,  vào  lúc  này  đương 

nhiên tương ưng với Thế Giới Tây Phương Cực Lạc 

của  Phật  A  Di  Đà.  Đó  mới  gọi  là   “Một  niệm  tương 

 ưng  một  niệm  Phật”.  Câu  nói  này  mọi  người  nghe 

nhiều  rồi,  nghe  đã  quen  tai,  thế  nhưng  có  nghĩ  qua 

không? Ta có lúc nào tương ưng không? Ta có mấy 

phần  tương  ưng?  Chỉ  cần  bạn  có  thể  có  được  cái  ý 

niệm này khởi lên, tốt! Bạn bắt đầu giác ngộ rồi, bạn 

đã chú ý đến việc này, đây là việc tốt. 

Tiếp theo thế nào vậy? Cái giác ngộ này không 

thể  gián  đoạn,  phải  nên  càng  nỗ  lực,  càng  cố  gắng 

hướng  về  phía  trước  mà  đột  phá,  thì  cảnh  giới  của 

bạn  càng  ngày  càng  cao,  càng  ngày  càng  tốt.  Cảnh 

giới  càng  ngày  càng  tốt,  bạn  càng  ngày  càng  có  tín 

tâm, càng ngày nguyện lực của bạn càng mạnh. Chân 

thật như trên kinh đã nói dõng mãnh tinh tấn, quyết 

định  không  thoái  chuyển.  Chỗ  này  đều  là  tin  được 

sâu, giải được thấu triệt. Cho nên giảng kinh nói pháp 

chính là vì mọi người giải thích giảng giải, hy vọng 

mọi  người  hiểu  rõ  thấu  triệt  đối  với  những  chân 

tướng sự thật này. Sau đó ở trong hành môn không có 

trở ngại, bạn sẽ học được rất đúng pháp, ở ngay trong 

đời sống của bạn, ngay trong công việc của bạn, đối 

nhân xử thế tiếp vật mọi thứ đều tự tại, mọi thứ đều 

như pháp. Hai câu phía sau lại nêu lên một thí dụ. 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Thứ  tư:  “Thân  cập  chư  căn,  vô  hữu  tăng  giảm” 

[Thân và các căn chẳng bị tăng, giảm] 

“Thân” là thân thể, “Chư căn” là sáu căn. “Căn, 

thân không tăng không giảm”. Các vị thử nghĩ xem đó 

là  gì  vậy?  Là  Vô  Lượng  Thọ!  Chúng  ta  đã  đọc  qua 

trong kinh này, người Thế Giới Tây Phương Cực Lạc 

quyết định không có già yếu. Còn chúng ta có già yếu, 

già yếu chính là có tăng có giảm. “Tăng giảm” hai chữ 

này, ý nghĩa chính là biến hoá. Căn thân chúng ta có 

biến hoá, mỗi năm không như nhau, năm sau già yếu 

hơn năm trước, già đi rất nhanh. Bạn tưởng tượng xem 

chính chúng ta xem thấy các bạn trẻ thanh niên hiện 

tại,  ngày  trước  tôi  cũng  y  như  họ  vậy,  cũng  rất  trẻ 

trung,  rất  hoạt  bát,  dường  như  chính  là  sự  việc  của 

ngày hôm qua, bỗng chốc thì già rồi. Ngay trong bạn 

bè, ngay trong bạn học, hiện tại vừa gặp lại thì tóc đã 

bạc trắng. Chúng ta, những người xuất gia cạo đầu thì 

không thấy, nhưng vừa nhìn thấy những bạn bè cũ đó, 

tuổi tác cùng gần như nhau, bạn học cùng lớp tuổi tác 

gần  bằng  nhau,  nhìn  mỗi  người  đầu  tóc  đều  bạc,  thì 

mới biết được đã già rồi. Nghĩ lại chỉ là việc của ngày 

trước  ngày  hôm  qua,  thay  đổi  quá  lớn.  Con  người  ở 

thế gian này đích thật là say sống mộng chết, mơ mơ 

hồ  hồ  mà  trải  qua  ngày  tháng,  thời  gian  qua  được 

nhanh như vậy, cơ hội này nếu không nắm lấy thì phải 

làm sao? Nắm lấy, phải mau nắm lấy, nếu bạn không 

mau nắm lấy, qua vài ngày thì bạn già rồi, thể lực tất 

cả đều suy giảm, bạn muốn làm cũng không làm được, 



154 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn không có thể lực. Đó là nói tu hành. 

Ngay  làm  việc  tốt  cũng  phải  nắm  lấy  cơ  hội, 

nếu cơ hội đi qua rồi, thì duyên bị cắt đứt, bạn muốn 

tu một ít phước cũng không có cơ hội để tu. Vậy bạn 

nói  xem  loại  người  đó  có  đáng  thương  hay  không? 

Chúng ta thường xem thấy trên Phật  kinh  “Kẻ đáng 

thương”,  chúng  ta  phải  nghĩ  nhiều  đến  ý  nghĩa  của 

câu nói này. 

Căn  thân  của  Như  Lai,  một  chính  là  ba,  ba 

chính là  một.  Cái  ba  này  là  nói  ba  thân  “Pháp thân, 

Báo thân, Ứng thân”, cho nên tướng của các Ngài là 

đại viên mãn.  Chúng ta xem ở đoạn vừa mở đầu của 

“Kinh Địa Tạng”, chúng ta liền xem thấy “Đại quang 

minh  vân”.  Phía  sau  lại  nêu  lên   mười  loại,  thứ  nhất 

chính là “Đại viên mãn”, căn thân của Phật triển hiện 

ra là đại viên mãn. 

Nếu như chúng ta niệm Phật vãng sanh đến Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc, cả bốn câu này mỗi người 

chúng ta đều có phần   “Năng ư niệm khoảnh, trụ vô 

 lượng ức kiếp, thân cập chư căn, vô hữu tăng giảm”  

[Có thể trong một niệm trụ vô lượng ức kiếp, thân và 

các căn chẳng bị tăng, giảm]. A Di Đà Phật như vậy, 

Thế Giới Tây Phương Cực Lạc mỗi một người vãng 

sanh cũng đều như vậy, rất không thể nghĩ bàn. 

Hôm nay thời gian hết rồi. A Di Đà Phật! 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 

(VCD 057) 

 

CHÁNH  KINH:  “Sở  dĩ  giả  hà?  Như  Lai  Định  huệ, 

cứu sướng vô cực. Ư nhất thiết  pháp, nhi  đắc tối 

thắng tự tại cố.” 

 [Dịch nghĩa: Vì cớ sao thế? Ðịnh, huệ của Như Lai 

 đã  trọn  vẹn  cùng  tột  đến  vô  cực,  do  với  hết  thảy 

 pháp đều được tự tại tối thắng. ] 

Đoạn  kinh  văn  này  là  nói  đến  đức  dụng  Pháp 

thân  và  Báo  thân  của  Như  Lai.  Lý  sự  ở  trong  đây 

không phải Bồ Tát thông thường có thể lý giải được, 

huống hồ là phàm phu. Cho nên Thế Tôn ở ngay chỗ 

này  gọi  A  Nan  nói  với  ông,  như  trên  kinh  văn  phía 

trước  đã  nói  rõ:   “Như  Lai  Chánh  giác,  kỳ  trí  nan 

 lượng, vô hữu chướng ngại, năng ư niệm khoảnh, trụ 

 vô  lượng  ức  kiếp,  thân  cập  chư  căn,  vô  hữu  tăng 

 giảm” [Chánh  giác  của  Như  Lai  là  trí  khó  lường 

chẳng có chướng ngại, có thể trong một niệm trụ vô 

lượng ức kiếp, thân và các căn chẳng bị tăng, giảm.] 

Đây  là  vô  cùng  tán  thán  đức  dụng  Pháp  thân, 

Báo thân vô biên. 

Ở  ngay  trong  Phật  pháp,  ngay  trong  giới  kinh 

Phật  dạy  chúng  ta,  không  được  tự  khen  mình  chê 

người. Vậy khi chúng ta xem đoạn kinh văn này, chỗ 



156 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này Thế Tôn chẳng phải chính mình đã tán thán chính 

mình  hay  sao?  Tại  vì  sao  Thế  Tôn  phải  dùng  loại 

phương pháp này để nói pháp? Cái đạo lý này rất sâu, 

chính bởi vì sự việc này không có người nào có thể 

biết, cho nên gọi là  “Chỉ Phật cùng Phật mới có thể 

 cứu  cánh”27.  Nên  ở  trong  tình  hình  này,  Phật  đành 

phải tự mình nói, sau khi nói xong phải giải thích với 

chúng ta. 

Thứ nhất: “Sở dĩ giã hà” [Vì cớ sao thế?] 

Đây  là  một  câu  hỏi,  ý  nghĩa  chính  là  “Vì  sao 

vậy”, tại vì sao Phật phải dùng cách nói này? Phía sau 

lại giải thích: 

Thứ  hai:  “Như  Lai  định  huệ,  cứu  sướng  vô  cực” 

[Ðịnh, huệ của Như Lai đã trọn vẹn cùng tột đến vô 

cực] 

Chỗ  này  ở  trong  khoa  văn,  các  vị  có  thể  xem 

thấy  được  câu  này  là  giải  thích  (cho  câu  hỏi  trước). 

“Như  Lai”,  cái  danh  hiệu  này  ở  phẩm  sau  cùng, 

chúng ta sẽ giải thích tỉ mỉ, bởi vì phía sau có mười 

hiệu, trong mười hiệu cái thứ nhất chính là Như Lai. 

Còn  nếu  nói  theo  nghĩa  rộng,  đó  là  người  kiến  tánh 

mới có thể được gọi là Như Lai. 

Do đây có thể biết trên quả địa Như Lai, mười 

loại đức hiệu này Bồ Tát cũng có, là Bồ Tát như thế 

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





nào  vậy?  Phá  một  phẩm  vô  minh  chứng  một  phần 

pháp thân, thì họ liền đầy đủ mười hiệu. Tuy là đầy đủ 

mười  hiệu,  nhưng  chưa  đạt  đến  cứu  cánh  viên  mãn. 

Cái điểm này chúng ta cần phải hiểu rõ. Cho nên Viên 

giáo Sơ trụ Bồ Tát liền có năng lực tuỳ loại hiện thân, 

như trong Phổ Môn Phẩm đã nói  “Đáng dùng thân gì 

 để độ thì Ngài liền hiện ra thân đó để độ”.   

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ba  ngàn  năm  trước 

giáng  sanh  ở  Bắc  Ấn  Độ,  thị  hiện  tám  tướng  thành 

đạo. 

 Tám tướng thành đạo là địa vị gì vậy? 

Trong bốn giáo của Thiên Thai thuộc về Tạng 

giáo  Phật,  tám  tướng  thành  đạo  là  Tạng  Giáo  Phật. 

Hay nói cách khác Viên giáo Sơ trụ Bồ Tát thị hiện, 

liền có năng lực làm việc “thị hiện” này, cũng được 

gọi  là  “Như  Lai”,  cũng  gọi  là  “Ứng  Cúng,  Chánh 

Đẳng Giác, Phật, Thiên Nhân sư”, cũng gọi như vậy, 

không  giả,  là  thật  không phải  giả.  Nhưng  từ  đó  mãi 

đến cứu cánh quả vị, mười hiệu mới viên mãn. 

Nếu  như  các  vị  không  thể  thể  hội  đối  với  ý 

nghĩa  này,  thì  hãy  xem  người  xưa  thường  dùng  ánh 

trăng để làm thí dụ, đại khái mùng 2 mùng 3, chúng 

ta xem thấy trăng lưỡi liềm, thì  cũng đã có thể thấy 

được ánh sáng của trăng, bạn nói xem đó có phải ánh 

sáng  thật  của  trăng  hay  không?  Là  thật  không  phải 



158 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giả,  là  trăng  thật,  thế  nhưng  ánh  trăng  của  ngày  15 

tròn  đầy  viên  mãn  cũng  là  trăng  thật,  quyết  định 

không phải là giả, Bồ Tát  Viên Giáo Sơ Trụ nhị trụ 

cũng giống như trăng non, còn quả vị cứu cánh viên 

mãn cũng giống như ánh trăng của ngày 15, họ là thật 

không phải là giả. Cho nên Bồ Tát sơ trụ là Phật thật 

không phải Phật giả. 

Đại sư Thiên Thai nói “Lục Tức Phật”28, thì cái 

địa vị này gọi là “Phần Chứng Tức Phật”, họ là thật 

không  phải  là  giả,  thế  nhưng  chân  thật  là  họ  chỉ 

chứng được mấy phần, chứng được bộ phận mà chưa 

chứng được viên mãn, cho nên là “Phần Chứng Tức 

Phật”. 

 Phần Chứng Tức Phật bao gồm những vị thứ nào? 

Viên  Giáo  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác 41 ngôi thứ, trên “Kinh 

Hoa Nghiêm” gọi là 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ, họ đều 

thuộc về Phần Chứng Phật, đều có năng lực thị hiện 

tám tướng thành đạo, đều đầy đủ mười hiệu Như Lai. 

Ngay  chỗ  này  chúng  ta  cần  phải  biết  rõ  trước,  cái 

danh từ này ý nghĩa rất rộng, nói:  

 Một là “Như Lai định huệ” [Ðịnh huệ của Như Lai]. 

“Định” là thiền định, “Huệ” là trí  tuệ. Vậy thì 

do đây có thể biết, người “kiến tánh” thấy được tánh 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





rồi,  định  huệ  của  họ  tuyệt  đối  không  giống  như  Nhị 

thừa,  Bồ  Tát  trong  mười  pháp  giới  chưa  kiến  tánh, 

Phật trong mười pháp giới cũng chưa kiến tánh. Vậy 

chúng ta muốn hỏi: 

 Phật của mười pháp giới tương đương quả vị gì của 

 Viên Giáo? 

Trên  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta  A  La  Hán 

trong pháp giới bốn thánh, chúng ta gọi là Tiểu thừa 

A La Hán, Bích Chi Phật, công phu đoạn chứng của 

họ  (cũng  chính  là  năng  lực  đoạn  phiền  não  của  họ) 

tương đương với Bồ Tát Viên Giáo Thất Tín vị, thế 

nhưng trí tuệ đức tướng không thể nào so sánh được 

với Bồ Tát Thất Tín Vị. Bồ Tát Thất Tín trí tuệ cao 

hơn tiểu thừa A La Hán, Bích Chi Phật rất nhiều, còn 

về  đoạn  phiền  não  thì  giống  như  họ.  Do  đây  có  thể 

biết  Phật  ở  trong  Tạng  giáo  chỉ  có  thể  đến  Bồ  Tát 

Cửu tín, Thập tín vị, vẫn chưa đến được Sơ trụ. Như 

thế  cũng  chính  là  nói  vô  minh  của  họ  chưa  phá,  vì 

đến Bồ Tát Sơ trụ là phá một phẩm vô minh, chứng 

một  phần  pháp  thân,  được  đại  tự  tại.  Thanh  văn, 

Duyên  Giác,  Bồ  Tát  trong  pháp  giới  bốn  thánh  thì 

được tự tại nhỏ, không phải đại tự tại. Việc này chúng 

ta cần phải hiểu rõ, chỗ này là nói Pháp Thân Đại Sĩ 

đã phá vô minh rồi, chí ít cũng phá một phẩm, thiền 

định của họ, trí tuệ của họ thông thường chúng ta gọi 

là Giới - Định - Huệ tam vô lậu học. 



160 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Hai  là  “Cứu  sướng  vô  cực”   [Đã  trọn  vẹn  cùng  tột 

đến vô cực]. 

“Cứu”  là  cứu  cánh,  “Sướng”  là  hanh  thông, 

“Vô  cực”  hai  chữ  này  quan  trọng  cho  thấy  hai  chữ 

Như Lai này không phải Như Lai thông thường mà là 

Như Lai cứu cánh viên mãn. Vì sao? Vì phía sau có 

một câu “Cứu sướng vô cực” này, Pháp Thân Đại Sĩ 

câu  này  họ  vẫn  chưa  làm  được,  nên  có  câu  nói  này 

chúng ta liền biết được đó phải là Như Lai cứu cánh 

viên mãn mà thị hiện tám tướng thành đạo. 

Cho nên Phật Bồ Tát xuất hiện ở thế gian này, 

đều  là  thị  hiện,  cũng  giống  như  trên  “Kinh  Lăng 

Nghiêm”  nói   “Tùy  chúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri 

 lượng”  29 .   Tâm  chúng  sanh  là  cảm,  còn  Phật  là  ứng, 

cảm  ứng  tương  thông  không  thể  nghĩ  bàn.  Tâm  của 

chúng  sanh  rất  là  phức  tạp  nên  mười  pháp  giới  đều 

đầy đủ, chúng ta khởi tâm động niệm, nên ứng hiện 

của Phật Bồ Tát cũng rất là biến hoá. Khi Phật Bồ Tát 

đến ứng hiện thì tùy loại hoá thân, đáng dùng thân gì 

để  độ  thì  Ngài  liền  hiện  ra  thân  đó  để  độ,  cảm  ứng 

tương  thông  không  thể  nghĩ  bàn.  Cái  đạo  lý  này 

chúng ta phải hiểu, lý rất sâu, sự rất rộng rất phức tạp, 

trong  kinh  Phật  thường  hay  gọi  là  “vi  diệu”  “khó 

biết”. Chư Phật Bồ Tát thị hiện ở trong sáu cõi, có thể 

nói  không  nơi  nào  không  có  hiện  thân  các  Ngài, 

không lúc nào không hiện thân, chỉ cần bạn tỉ mỉ mà 

thể hội thì bạn liền có thể quan sát được. 

161 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Người  thông  thường  chúng  ta  không  thể  quan 

sát  được  là  do  vọng  niệm  quá  nhiều,  tâm  quá  thô 

thiển, sơ sài qua loa nên bạn không thể quan sát được. 

Người  tâm  tư  cẩn  mật,  họ  liền  có  thể  quan  sát  ra 

được. Nếu bạn có thể quan sát ra được thì dụng công 

mới có thể đắc lực. Chúng ta thường hay nghe có rất 

nhiều  đồng  tu  nói  “Dụng  công  công  phu  không  có 

lực”. 

 Nguyên nhân dụng công không có lực? 

Nguyên  nhân  không  có  lực  bạn  phải  nên  biết, 

đó là bình thường bạn tâm ý qua loa, không hề y giáo 

phụng hành, đồng tu học Phật không y như trên kinh 

đã nói, tu hành không tận lực, cho nên hiệu quả nhỏ. 

Cũng như đi học vậy không làm ra được thành tích, 

nguyên chính ngay chỗ này. Cho nên Phật ở trong tất 

cả kinh khuyên bảo chúng ta muốn có lực trước tiên 

phải xây dựng tín tâm. 

 Làm thế nào để xây dựng tín tâm? 

Đọc  tụng  đại  thừa,  lắng  nghe  Phật  pháp,  thân 

cận thiện tri thức, y giáo tu hành, đó là xây dựng tín 

tâm. 

Sau khi xây dựng tín tâm bạn mới có thể thâm 

giải nghĩa thú đối với tất cả kinh giáo mà Phật đã nói, 

ý  nghĩa  pháp  vị  của  Ngài  bạn  mới  chân  thật  có  thể 



162 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thưởng  thức  được,  ở  trong  đó  có  vị  chân  thật,  tuyệt 

đối không phải là danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu 

trần của thế gian có thể so sánh. Cái vị này trên kinh 

Phật thường hay đem nó thí dụ là “Cam lộ”. Phật ví 

là cam lộ nhưng chúng ta vẫn là không hiểu. Vì sao 

vậy? 

 Cam lộ là gì? 

Vì cam lộ bạn chưa thấy qua, cũng chưa thưởng 

thức  qua  nên  làm  gì  biết  được  mùi  vị  thế  nào,  bạn 

mới chỉ nghe nói qua ghi chép trong sách vở mà thôi. 

Cam lộ là một loại nước uống bất tử của thiên 

nhân (nói  nước uống mọi  người dễ hiểu), uống cam 

lộ thì trường sanh bất lão, nhưng chúng ta chưa thấy 

qua. Cam lộ có thể là một loại mỹ vị, một loại thực 

phẩm  rất  dinh  dưỡng,  nếu  chân  thật  như  đã  nói  là 

uống được cam lộ rồi thì không chết, thì đại khái là 

hình  dung  đó  không  phải  chân  thật.  Vì  sao?  Vì  thật 

thà mà nói thiên nhân cũng có sanh tử cho dù họ thọ 

mạng  có  lâu  hơn  chúng  ta    nhiều.  Người  trời  Phi 

tưởng  Phi  phi  tưởng  xứ  thọ  mạng  khi  hết  tám  mươi 

đại kiếp, nhưng rồi họ cũng phải chết, họ cũng phải 

đoạ lạc. Vậy thì do đây có thể biết, cách nói như vậy 

đó chỉ là một  hình dung, là một thí dụ mà thôi, còn 

đại khái bạn có thể hiểu đó là một loại thức uống rất 

dinh dưỡng bổ dưỡng trên cõi trời, nói “không chết” 

chỉ là hình dung không phải là thật. 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Ở chỗ này chúng ta không nên hiểu lầm vì đã 

có sanh nhất định có tử, đã có họp nhất định có  tan, 

đó  mới  là  chân  lý.  Trong  kinh  Đại  Tiểu  thừa  Phật 

thường hay nhắc nhở chúng ta điều này, đó là nói rõ 

chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh.  Sau  khi  hiểu  rõ 

chân  tướng  rồi,  chúng  ta  mới  biết  được  phải  làm 

người như thế nào, phải sống như thế nào mới có thể 

trải qua đời sống hạnh phúc mỹ mãn. 

 Liễu sanh tử là gì? 

Bạn  biết  được  chính  mình  sanh  ra  từ  nơi  nào, 

sau khi chết thì đi đến nơi nào, đó gọi là liễu sanh tử. 

“Liễu”  là  tường  tận,  không  một  chút  mơ  hồ  đối  với 

chuyện  sanh  tử,  rõ  ràng  tường  tận,  thông  suốt  thấu 

đáo, không phải nói liễu sanh tử thì không có sanh tử, 

bạn lại đem nó giải thích sai rồi. Liễu sanh tử là rất 

tường tận đối với sự việc sanh tử này, công phu công 

phu định huệ đạt đến cứu cánh viên mãn. 

“Vô  cực”  không  phải  là  tất  cả  “nhân  vị”  có 

được,  Bồ  Tát  từ  sơ  phát  tâm  đến  Đẳng  giác  đều  là 

thuộc về nhân vị, chỉ có Như Lai Phật quả cứu cánh 

mới là quả vị. Cho nên câu “Cứu sướng vô cực” này 

của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  phía  trước  đã  nói,  đó  là 

cảnh  giới  thiền  định,  trí  tuệ  trên  quả  địa  cứu  cánh, 

nên không phải là điều mà nhân vị Bồ Tát có thể biết. 

Cảnh giới  của  Như Lai thì  kể  cả Bồ  Tát  Đẳng Giác 

đều  không  thể  tường  tận,  huống  hồ  là  Bồ  Tát  Địa 



164 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tiền.  Cho  nên  Phật  mới  phải  chính  mình  tự  nói  ra. 

Mục đích  nói  ra là gì  vậy? Giúp chúng ta xây dựng 

lòng  tin,  có  lòng  tin  rồi,  chúng  ta  tự  nhiên  liền  sanh 

khởi lòng tôn kính đối với Phật. Chúng ta ở ngay chỗ 

này xây dựng lòng tin kiên định đối với Như Lai Thế 

Tôn, sau đó mới có thể phát tâm y giáo phụng hành, 

công phu mới có thể được đắc lực. 

Hiện tại chúng ta nói tu hành, nhưng trên thực 

tế  ra  mà  nói  “tu  hành”  của  chúng  ta  cùng  với  tiêu 

chuẩn  mà  Phật  dạy  chúng  ta  đã  bỏ  bớt  đi  rất  nhiều, 

cắt bỏ đi rất nhiều, không phải là đúng chuẩn. Không 

đúng chuẩn thì bạn không thể thành Phật, Phật nói ra 

100%, chúng ta có thể làm được một phần, con người 

này cũng đã rất cừ khôi rồi, là rất hiếm được rồi. Có 

rất nhiều người 1% cũng làm không được, nhưng dù 

cho họ chỉ làm được 1 phần ngàn, làm được 1 phần 

mười ngàn, thì họ cũng có thể có được lợi ích, lợi ích 

của Phật pháp chân thật bất hư. Lại xem tiếp đoạn sau 

câu kinh văn này: 

Thứ  ba:  “Ư  nhất  thiết  pháp,  nhi  đắc  tối  thắng  tự 

tại  cố” [Do  với  hết  thảy  pháp  đều  được  tự  tại  tối 

thắng] 

Đây cũng vẫn là Thế Tôn chính mình tán thán 

nói ra, vì đây cũng là việc mà không phải là Bồ Tát 

Tam Hiền, Thập thánh có thể lý giải. 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 Một là “Ư nhất thiết pháp”  [Do với hết thảy pháp]. 

Là tất cả pháp, chính là tất cả pháp thế xuất thế 

gian. 

 Hai là “Tối thắng, tự tại cố” [Tự tại tối thắng] .  

Bồ Tát được tự tại không thể gọi là “Tối thắng” 

mà “Tối Thắng” cùng với ý nghĩa của “Cứu sướng vô 

cực” ở phía trước là như nhau, đây đều là chỉ quả vị 

cứu cánh mà nói. Tâm lìa khỏi phiền não, lìa khỏi âu 

lo, lìa khỏi vướng bận, như vậy mới tự tại. 

Ngày  nay  chúng  ta  không  được  tự  tại,  vậy  thì 

chính  mình  phải  cố  gắng  nghĩ  lại  xem  nguyên  nhân 

không tự tại là do đâu? Nguyên nhân tóm lại mà nói 

là  do  vọng  tưởng  quá  nhiều,  phân  biệt  quá  nhiều, 

chấp trước quá nhiều, cho nên bạn không được tự tại. 

Phật nói với chúng ta những thứ này đều là hư vọng, 

đều không phải là chân thật, đem hư vọng cho là chân 

thật  chính  là  mê  hoặc,  rồi  bạn  lại  một  lòng  một  dạ 

phân  biệt  “cái  chân  thật”  này,  muốn  có  đầy  đủ  “cái 

chân thật” này (trong khi cái chân thật đó là giả), bạn 

liền khởi lên vô lượng vô biên phân biệt, chấp trước, 

rồi  bạn  ở  ngay  trong  đó  mà  sợ  được  sợ  mất  thì  bạn 

làm sao có được tự tại? 

Mọi  người  đều  biết  cái  thế  gian  hiện  tại  này, 

toàn  thế  giới  này  động  loạn  bất  an,  nguy  cơ,  người 



166 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người tự thấy không có cảm giác an toàn, chân thật là 

tâm cuồng ý loạn, đau khổ không nói ra lời. Chúng ta 

xem cái hiện tượng này thấy thật đáng thương, vậy có 

phương  pháp  gì  để  giải  quyết  hay  không?  Có! 

Phương pháp gì vậy? Nếu như bạn có thể đem nó xả 

bỏ  hết,  như  trên  Kinh  Kim  Cang  đã  nói:   “Phàm  sở 

 hữu tướng giai thị hư vọng”, “Vô ngã tướng, vô nhân 

 tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”30 thì 

làm gì  mà không bình an chứ. Nơi nơi đều bình an, 

bom  nguyên  tử  nổ  trên  không  trung  cũng  như  xem 

đốt pháo bông vậy, sẽ  rất bình an, không việc gì. 

Thế nhưng bạn không chịu tin tưởng. Đọc qua 

Phật kinh thì liền biết được, thân tâm của bạn không 

an là vì việc gì? Mong muốn bảo hộ cái thân thể này, 

bảo hộ cái hoàn cảnh sống của bạn. Bạn mong cầu cái 

thứ này, bạn ở ngay đó phân biệt, bạn ở ngay nơi đó 

khởi vọng tưởng, bạn ở ngay nơi đó chấp trước. Cho 

nên tất cả không được bình an đều là do vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước mà ra. Chấp trước quá đáng cái 

thân  thể  này  của  chính  mình,  rồi  lại  chấp  trước  quá 

đáng  đời  sống  của  chính  mình,  không  biết  được  cái 

thứ này cũng là giả. 

Trên Kinh Kim Cang nói rất hay “Tất cả pháp 

 hữu vi, như mộng huyễn bào ảnh” , không có thứ nào 

là thật, thân này là giả, thế giới cũng là giả, ngay cả 

đến  Phật  pháp  cũng  còn  là  giả.  Phật  nói  rất  rõ  ràng 

 “Pháp còn nên xả, huống là phi pháp”.  Chữ “pháp” 

167 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





này  là  Phật  pháp,  cái  chữ  “xả”  này  chính  là  không 

chấp  trước,  không  vọng  tưởng,  không  phân  biệt. 

Không  chấp  trước,  bạn  cũng  không  nên  chấp  trước 

Phật  pháp.  Phật  pháp  còn  không  được  chấp  trước, 

huống hồ tất cả pháp của thế gian. Đó là Phật dạy cho 

chúng  ta  phương  pháp  được  tự  tại,  lìa  khỏi  tất  cả 

vọng tưởng,  phân biệt, chấp trước, thì  liền được đại 

tự tại. 

Bạn thấy rất nhiều người, tất cả đều vì cái gì? 

Vì để thân thể khoẻ mạnh nên sáng sớm đi thể dục, ra 

bên ngoài chạy bộ, hoặc là múa quyền, làm rất nhiều 

loại vận động, mệt đến cả một thân toát mồ hôi. Họ 

cho  rằng  làm  như  vậy  thì  thân  thể  được  khoẻ  mạnh. 

Những chấp trước của thân thể này, nên họ hy vọng 

làm như vậy thân thể sẽ khoẻ  mạnh, nhưng họ cũng 

là ngày ngày vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Họ 

ngày ngày vận động, ngày ngày tẩm bổ, trái  lại còn 

bổ ra nhiều rắc rối, trong vận động lại co lại uốn, uốn 

bị bong gân thì phiền phức to, phải bỏ ra nhiều thứ để 

bù lại. 

Nhưng người học Phật mỗi ngày ngồi tĩnh toạ, 

như như bất động, gần như không có chút vận động 

nào, vậy mà sao họ rất trường thọ, họ cũng không bị 

bệnh. Nếu bạn muốn hỏi vì sao được vậy? Vì người 

chân thật tu hành hiểu rõ được chân tướng sự thật rồi, 

thảy đều buông bỏ, thân tâm thế giới tất cả buông bỏ 

thì không bệnh, gốc bệnh đã trừ bỏ rồi, đã nhổ được 



168 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gốc, đó mới là chân thật khoẻ mạnh. 

Bạn  có  xem  thấy  trong  bộ  kinh  luận  nào  Phật 

nói là Phật, Bồ Tát, A La Hán, mỗi ngày phải đi vận 

động? Không hề xem thấy qua! Bạn có xem thấy Phật 

Bồ  Tát  mỗi  ngày  lo  đi  tẩm  bổ  hay  không?  Cũng 

không hề có! Ngay chỗ này chúng ta đọc kinh học tập 

quyết  định  không thể lơ là  mà  phải  chú ý xem Phật 

Bồ Tát các Ngài trải qua đời sống như thế nào? Các 

Ngài  trải  qua  đời  sống  khỏe  mạnh,  đời  sống  tự  tại, 

đời sống hạnh phúc, đời sống an vui, chính là vô ngã 

tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ 

giả tướng. 

Các vị phải nhớ rõ ràng “Vô tướng” tuyệt nhiên 

không phải không có cái tướng này, nếu hiểu vậy thì 

bạn lại hiểu sai đi ý nghĩa. 

 “Vô tứ tướng”   là gì vậy?   

Là  trong  lòng  không  có  bốn  cái  tướng  này. 

Không phải cảnh giới bên ngoài không có bốn tướng, 

mà là trong lòng không có bốn tướng. Phật dạy chúng 

ta đoạn hoặc, chứng chân, là đoạn dứt đi bốn tướng ở 

trong lòng, nhưng trên hình thức vẫn là có ta, có bạn, 

có chúng sanh, có thọ giả, mọi thứ đều có, không hề 

thiếu đi một thứ nào, nhưng trong lòng thì không thể 

có, trên tướng có thì không ngại gì. Trên “Kinh Hoa 

Nghiêm”  đã  nói  với  bạn   “Lý  sự  vô  ngại,  sự  sự  vô 

169 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 ngại” , chính là ngay chỗ này đã nói  “Với tất cả pháp 

 có được tối thắng tự tại”. Đó chính là sự sự vô ngại. 

Do đây có thể biết chướng ngại sanh ra từ chỗ 

nào vậy? Chướng ngại thực tế ra mà nói sanh ra từ ở 

vọng niệm. Vọng tưởng là vọng niệm, phân biệt cũng 

là vọng niệm, chấp trước vẫn là vọng niệm. Cái niệm 

đó của bạn sai rồi, buông bỏ vọng niệm, Phật liền nói 

với bạn chánh niệm. 

 Chánh niệm, vọng niệm từ chỗ nào mà phân biệt? 

Sự  việc  này  thì  phiền  phức  rồi!  Bạn  khởi  tâm 

động niệm, lời nói việc làm, nếu như tương ưng với 

bốn tướng, “Có Ngã tướng, có Nhân tướng, có Chúng 

sanh tướng, có Thọ giả tướng”, thì thảy đều là vọng 

niệm, dù bạn học Phật vẫn là vọng niệm. 

Khi  bạn  lạy  Phật,  ta  có  thể  lạy,  Phật  là  người 

được ta lạy, ta cung kính đối với Ngài, vậy thì bạn lạy 

Phật  là  vọng  niệm,  thì  bạn  làm  sao  có  được  thành 

tựu? 

Bước vào Niệm Phật Đường niệm Phật, ta niệm 

Phật,  ta  niệm  A  Di  Đà  Phật,  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực Lạc là vọng niệm. Cho nên bạn niệm Phật công 

phu không có lực, cho dù câu Phật hiệu này bạn niệm 

đã  rất  lâu,  niệm  được  rất  nhiều,  nhưng  không  niệm 

được  tốt.  Làm  sao  biết  được  bạn  không  niệm  được 



170 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tốt?  Vẫn  là  có  phiền  não,  ở  ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày đối nhân xử thế tiếp xúc mọi vật, vẫn là 

có  Tham,  Sân,  Si,  Mạn,  phiền  não  ngày  ngày  thêm 

lớn,  không  nhìn  thấy  trí  tuệ,  đây  chính  là  công  phu 

của bạn không có lực. 

Nếu như công phu của bạn có lực thì phiền não 

nhẹ, trí tuệ thêm lớn, thì ở ngay trong quá trình tu học 

của bạn pháp hỉ tràn đầy. Trong kinh Đại thừa thường 

hay  nói   “Thường  sanh  tâm  hoan  hỉ” ,  một  ngày  từ 

sớm đến tối bạn sống trong hoan hỉ, ngay trong pháp 

hỉ. Các vị phải nên biết, loại pháp hỉ này nếu dùng cái 

nhìn của người thế tục mà nói, đó là thứ bổ dưỡng tốt 

nhất,  không  có  thứ  bổ  dưỡng  nào  có  thể  sánh  được 

với  nó.  Nghiên  cứu  của  khoa  học  thế  gian  này  vẫn 

chưa thể nghiên cứu ra được, bạn thấy hiện tại nghiên 

cứu ra bao nhiêu thứ dinh dưỡng, nhưng vẫn chưa thể 

nghiên  cứu ra  được  pháp hỉ,  chỉ  có  trong Phật pháp 

mới có. 

Người xưa Trung Quốc cũng đã từng nói qua: 

“Người  gặp  việc  vui  tinh  thần  thoải  mái”.  Khi  con 

người hoan hỉ thì tinh thần lên cao, có thể không cần 

ăn cơm, có thể không cần ngủ nghỉ. Ở trên kinh Phật 

nói  với  chúng  ta  hoan  hỉ  từ  trời Sơ  thiền  trở  lên  thì 

không  cần  phải  ăn  uống,  cũng  không  cần  phải  ngủ 

nghỉ, xả bỏ năm dục. Năm dục là “tài, sắc, danh, thực 

thuỳ” (thực là ăn cơm, ăn thức ăn, thùy là ngủ nghỉ), 

năm  thứ  này  họ  đều  không  có,  đều  xả  bỏ  hết,  đó là 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





cõi  trời  Sơ  thiền.  Vậy  Sơ  thiền  dùng  thứ  gì  để  nuôi 

dưỡng  thân  thể  của  chính  mình?  “Thiền  duyệt  vi 

thực”. “Thiền  duyệt” là trong định huệ có một  phần 

an  lạc,  an  lạc  chính  là  phần  bổ  dưỡng  của  họ,  năm 

dục họ hoàn toàn không cần đến. 

Trời Tứ thiền cũng là như vậy, đời sống ở nhân 

gian chúng ta cũng như vậy, chỉ cần bạn đối với việc 

đó sanh ra hứng thú sanh tâm ưa thích, thì bạn liền có 

được phần bổ dưỡng đầy đủ (hiện tại cũng có người 

gọi là “Năng lượng”) đều có thể có được. Danh từ thì 

khác  nhau  nhưng  cái  muốn  nói  chỉ  là  một  sự  việc. 

Cho  nên  Phật  dạy  chúng  ta  đời  sống  phải  ở  trong 

hoan hỉ. 

Thế nhưng chúng ta một ngày từ sớm đến tối âu 

sầu,  một  ngày  từ  sớm  đến  tối  khổ  não,  Phật  dạy 

chúng  ta  hoan  hỉ,  chúng  ta  làm  thế  nào  hoan  hỉ  lên 

được?  Tại  vì  sao  Phật  hoan  hỉ  đến  như  vậy?  Tại  vì 

sao Bồ Tát hoan hỉ đến như vậy? 

Đạo tràng Phật giáo chánh qui xây dựng cái thứ 

nhất  là  Điện  Thiên  Vương  nên  khi  bước  vào  cửa 

Phật, là bạn bước vào cửa lớn của Điện Thiên Vương, 

bạn  nhìn  thấy  vị  thứ  nhất  là  Bồ  Tát  Di  Lặc  vị  ngồi 

ngay  trong  đó,  một  ngày  từ  sớm  đến  tối  cười  thật 

tươi. Ngài dạy bạn cái gì? Dạy bạn thường sanh tâm 

hoan hỉ, đem tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

thảy đều buông bỏ thì hoan hỉ. Bạn xem thấy sơn hà 



172 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đại địa vô số chúng sanh, thì ra những hiện tượng này 

đều là chư Phật Bồ Tát biến hoá tạo tác ra, đó là thật 

không phải là giả. Vậy mà bạn xem người này thì ưa 

thích  họ,  còn  người  kia  thì  bạn  chán  ghét  họ,  bạn 

không hề xem thấy chân tướng sự thật, bạn xem thấy 

đều  là  vọng  tướng,  từ  trong  những  vọng  tướng  này 

sanh khởi vọng tâm. 

Trong kinh luận của Tướng tông đã nói “Trùng 

trùng tâm  sanh”, trùng trùng tâm là tâm phân biệt, là 

tâm chấp trước. Trùng trùng tâm sanh thì bạn liền đem 

hiện  tượng  bên  ngoài  chuyển  biến,  cảnh  tuỳ  tâm 

chuyển,  tướng  là  tuỳ  tâm  chuyển,  đó  là  cạn  mà  dễ 

thấy, rất  là đáng tiếc bình thường chúng ta lơ là qua 

loa. Bạn thấy người hoan hỉ, bạn thấy khuôn mặt của 

họ có tướng hoan hỉ,  còn khi họ đang  nổi giận phẫn 

nộ, bạn cũng xem thấy cái tướng phẫn nộ đó. Vậy thì 

tướng không phải là tùy theo tâm bạn chuyển hay sao? 

Tâm bạn thanh tịnh, hiện ra cái tướng thanh tịnh, tâm 

địa của bạn ô nhiễm, hiện ra là cái tướng ô nhiễm, rõ 

ràng dễ thấy. 

Cho nên Phật nói: “Tâm sanh pháp, pháp sanh 

 tâm”.  Tâm sanh pháp, cái tâm đó là chân tâm; Pháp 

tâm sanh, cái tâm đó là vọng tâm. Phật, Bồ Tát cùng 

chúng sanh khác nhau ở chỗ này, các Ngài ở trong tất 

cả cảnh giới có thể làm chủ được, không bị cảnh giới 

mê hoặc vậy mới gọi là giác ngộ, người giác ngộ mới 

được tự tại, mới có thể trải qua đời sống bình thường, 

173 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





đời sống bình thường chính là đời sống của Phật Bồ 

Tát. Phật, Bồ Tát  là ai  vậy? Chính là mỗi  chúng ta! 

Cho nên chúng ta học Phật phải học từ chỗ nào vậy? 

Phải  bắt  đầu học qua ngay từ đời sống của Phật  Bồ 

Tát. 

Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói có  “Mười loại tự 

 tại” , đó là Như Lai trên quả địa Viên Giáo. Ngày nay 

chúng  ta  là  phàm  phu,  một  phẩm  phiền  não  cũng 

chưa đoạn, vậy chúng ta làm thế nào để học tập đời 

sống tự tại? Việc này phải nên hiểu, trong mười loại 

tự tại: 

Mười loại Tự tại: 

 Loại thứ nhất: “Mạng tự tại” 

Chính  là  trường  thọ!  Trường  thọ  huệ  mạng 

chúng  ta  có  thể  có  được  hay  không?  Có  thể!  Trong 

Phật kinh thường nói  “Cầu trường thọ, được trường 

 thọ”.  Nếu như bạn cầu không được, nhất định là trên 

lý luận, hoặc là trên phương pháp mong cầu của bạn 

có  sai  lầm,  còn  nếu  bạn  như  lý  như  pháp  mà  cầu, 

không thể không cầu được. Chúng ta cầu với ai vậy? 

Nếu cho rằng cầu với Phật, vậy thì sai rồi, bạn phải 

cầu  từ  trong  tự  tánh,  không  phải  cầu  với  Phật.  Cho 

nên nói với bạn cầu với Phật, Phật chính là giác tánh, 

vị  Phật  này  không  phải  đại  biểu  cho  một  người,  là 

“Tự tánh Phật”, cho nên mới  “Hữu cầu tắc ứng” . 



174 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật pháp gọi là “Nội học”. Các vị phải nên ghi 

nhớ nếu như ngoài tâm mà cầu pháp, đó gọi là ngoại 

đạo,  Phật  pháp  không  có  việc  này.  Phật  pháp  dạy 

chúng ta phải từ trong nội tâm mà cầu. Một thí dụ rất 

rõ ràng, bạn cầu trường thọ, thọ mạng của phàm phu 

là nhất định có hạn, vì sao vậy? Vì bị nghiệp lực xoay 

chuyển.  Cho  nên  có  một  số  người  xem  tướng  đoán 

mạng,  họ  có  thể  đoán  mạng  của  bạn  rất  chuẩn  xác. 

Vậy  thì  bạn  thật  đáng  thương,  vì  sao  vậy?  Bạn  có 

mạng nên bị người ta đoán được rất chính xác, vì bạn 

là phàm phu. Còn Phật Bồ Tát thì những người xem 

tướng đoán mạng xem không được, tại vì sao vậy? Vì 

các Ngài không có mạng! Không có mạng mới gọi là 

trường thọ, còn có mạng đều là đoản mạng. Cho nên 

bạn  xem  bói  cho  người khác  đều  xem  được  là  đoản 

mạng,  đoán  ra  được  thảy  đều  là  đoản  mạng,  còn 

trường thọ  thì  họ không đoán ra được. Làm thế nào 

chuyển  đoản  mạng  thành  trường  thọ?  Chỉ  có  Phật 

pháp,  ngoài  Phật  pháp  ra,  bất  cứ  phương  pháp khoa 

học  nào  cũng  đều  không  làm  được.  Phật  pháp  đích 

thực có thể chuyển đoản mạng thành vô lượng thọ. 

 Phương pháp chuyển đoản mạng thành vô lượng thọ 

 ở chỗ nào vậy? 

Phương pháp chính ngay trên bộ kinh này. Lý 

luận,  phương  pháp,  sự  thật,  chân  tướng  thảy  đều  ở 

trên  bộ  kinh này,  cho  nên bộ kinh  này  gọi  là  “Kinh 

Vô Lượng Thọ”. 

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Bạn muốn thọ mạng bạn được tự tại? Nếu như 

từ  trên  sự  tướng  mà  nói  thì  bạn  đem  nghiệp  lực 

chuyển  biến  thành  nguyện  lực  thì  tự  tại,  thì  trường 

thọ rồi. 

Người  phàm  phu  sanh  đến  thế  gian  này  là  do 

nghiệp lực mà đến. Bạn đến cái thế gian này để làm 

việc  gì?  Bạn  đến  là  để  nhận  quả  báo,  trong  đời  quá 

khứ tu thiện nghiệp, thì bạn đến để hưởng phước, còn 

trong đời quá khứ tạo ra nghiệp bất thiện, thì bạn đến 

để chịu tội. Cho nên Phật nói rất hay  “Nhân sanh trả 

 nghiệp” .  Nếu  bạn  muốn  hỏi  con  người  vì  sao  phải 

đến thế gian này? Thích Ca Mâu Ni Phật chỉ có bốn 

chữ này thì giải đáp được rõ ràng tường tận rằng bạn 

đến chỉ là để nhận và trả nghiệp báo mà trong đời quá 

khứ mà bạn đã tạo ra, bạn phải đến để làm việc này. 

Đến  để  làm  việc  này  mà  vẫn  còn  không  trung  thực, 

nên  một  mặt  là  thù  đáp  nghiệp  báo  cũ,  một  mặt  lại 

tiếp  tục  tạo  nghiệp  mới,  bạn  nói  xem  làm  sao  được 

chứ? Nghiệp nhân quả báo chèn ép lẫn nhau, đời đời 

kiếp  kiếp  không  hề  ngừng  dứt,  liền  tạo  thành  hiện 

tượng nhiều kiếp luân hồi. 

Cái hiện tượng này rất khổ, ai biết được? Phật 

biết được, cho nên ở trên “Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn 

Nguyện” chư Phật Như Lai tán thán đối với Thích Ca 

Thế Tôn rằng Ngài có thể ở trong đời ác năm trược 

giáo  hoá  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn  biết  được  pháp 

khổ  vui,  chính  là  nói  ra  sự  việc  này.  Tình  hình  của 



176 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



luân hồi như thế nào Phật Bồ Tát biết được một cách 

quá tường tận. Chúng ta thì mê ở ngay trong đó, tạo 

nghiệp  rồi  thọ  báo,  thọ  báo  rồi  lại  tạo  nghiệp,  ngày 

ngày làm những việc này, cho nên khổ không nói ra 

lời. Chúng ta ở ngay trong một đời này được xem là 

rất may mắn nên gặp được Phật pháp, gặp được pháp 

môn  Đại  thừa  cứu  cánh,  liễu  nghĩa,  một  đời    nhất 

định vãng sanh bất thoái thành Phật, hi hữu không gì 

sánh  bằng.  Cho  nên  chỉ  cần  bạn  có thể  chuyển  biến 

được ý niệm,  tức là bạn đã đem nghiệp lực của bạn 

chuyển  biến  thành  nguyện  lực,  vậy  thì  bạn  chính  là 

thừa nguyện tái sanh. 

 Cách chuyển từ Nghiệp lực sang Nguyện lực như thế 

 nào vậy? 

Trước khi chưa chuyển mỗi niệm vì ta, có ta, có 

nhà của ta, có quyến thuộc của ta, niệm niệm là vì ta, 

đó  là  nghiệp  lực.  Giờ  đây  bạn  đem  cái  ý  niệm  này 

chuyển  đổi  lại,  mỗi  niệm  vì  tất  cả  chúng  sanh,  mỗi 

niệm  vì  Phật  pháp  cửu  trụ  thế  gian  thì  cái  ta  không 

còn. Cái ý niệm này vừa chuyển đổi lại chính là thừa 

nguyện  tái  lai,  cái  sinh  mạng  nghiệp  lực  trước  đây 

của  chúng  ta  đã  kết  thúc  một  giai  đoạn,  sau  đó  là 

nguyện lực tái sanh, nguyện lực tái lai, vậy thì bạn ở 

cái thế gian này là tùy ý tự tại, bạn muốn ở bao lâu thì 

ở bấy lâu, không có chướng ngại, muốn lúc nào vãng 

sanh, muốn đến lúc nào thì đi được rồi, vì nguyện lực 

làm chủ, then chốt chính là cái ý niệm này. 

177 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Phàm thánh chỉ cách nhau ở một niệm, ở trong 

kinh  giáo  này  Phật  nói  được  rất  hay   “Chúng  sanh 

 Phật khác biệt ở kẽ tóc” , chính là chỉ cái ý niệm này, 

bạn chuyển đổi lại thì liền thành Phật, không chuyển 

đổi được thì vẫn là phàm phu thôi. 


****** 

 

















178 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 058) 

Đạo lý chuyển phàm thành thánh bạn hiểu được 

rồi,  vậy  thì  tại  vì  sao  bạn  không  chịu chuyển,  tại  vì 

sao bạn không làm được? Do tập khí quá nặng, đó là 

tập khí vọng tưởng, phân biệt, chấp trước từ vô lượng 

kiếp nó đang khống chế bạn. 

Thế  nhưng  bạn  phải  nên  biết  cái  tập  khí  này 

không phải là thật, vẫn là hư vọng, mà vọng thì quyết 

định có thể đoạn. Bồ Tát Mã Minh ở trong Khởi Tín 

Luận  nói  rất  hay   “Bất  giác  vốn  không” ,    đã  “vốn 

không”  thì  đương  nhiên  có  thể  đoạn,    “Bổn  giác  vốn 

 có”31,    đã  “vốn  có”  thì  nhất  định  có  thể  hồi  phục.  Ý 

niệm  bạn  vừa  chuyển  đổi  lại  tức  là  bạn  đã  chuyển 

phàm thành thánh. Vậy thì tại vì sao bạn không chịu 

làm? Đó là ngu si, ngu si đến chỗ cùng tột, người ngu 

si  không  phải  người  nào  khác  mà  chính  là  chính 

mình. Cho nên đối với kinh giáo của Như Lai, không 

thể không nỗ lực phụng hành 100%, nếu như có thể 

phụng  hành  100%,  thì  bạn  liền  có  thể  viên  mãn 

chuyển  đổi  lại  nghiệp  lực  thành nguyện  lực,  thì  bạn 

được mạng tự tại. 

Cho nên trên quả địa Như Lai những cảnh giới 

này đối với chúng ta có đại thọ dụng. Vấn đề là phải 

lý giải thấu triệt đối với sự lý này, chúng ta mới chịu 

thật  tin,  mới  chịu  thật  làm.  Nếu  bạn  nói  tôi  tin  rồi, 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





nhưng  tôi  làm  không  được,  vậy  thì  cái  tin  đó  là  giả 

không phải là thật. Còn thật tin quyết định có thể làm 

được. Cho nên muốn biết lòng tin của bạn là ở mức 

độ nào, chỉ cần xem cách bạn làm, hành vi việc làm 

của bạn liền biết được tín tâm của bạn. 

Mười loại Tự tại. (tiếp theo) 

 Loại thứ hai: “Tâm tự tại” 

Loại  thứ  nhất  là  nói  mạng,  cái  thứ  hai  thì  nói 

tâm tự tại. Ngày nay chúng ta tâm không tự tại, phiền 

não rất nhiều, lo lắng rất nhiều. Còn tâm của Phật Bồ 

Tát  thì  tự tại, vì sao vậy? Phật  Bồ Tát có trí tuệ, có 

phương tiện, các Ngài có thể điều phục phiền não, có 

thể trụ tam muội. Điều này thực tế ra mà nói chúng ta 

có  thể  học,  nếu  bạn  chân  thật  muốn  học.  Bạn  phải 

đem  phiền  não,  lo  lắng,  vướng  bận  trong  tâm  thảy 

đều  buông  bỏ  hết,  để  cho  tâm  của  bạn  trụ  ở  ngay 

trong niệm Phật Tam muội thì bạn liền được tự tại. 

Trên  thực  tế  Kim  Cang  Bát  Nhã  ngày  trước 

chúng ta ở nơi đây đã giảng qua, ở cái hội này tôn giả 

Tu  Bồ  Đề  thấy  ra  được  chân  tướng  đời  sống  của 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  ông  nhìn  thấy  được  Phật  vì 

sao tự tại đến như vậy, an vui đến như vậy. Ông thấy 

ra  được  cho  nên  ông  cực  lực  tán  thán  đối  với  Thế 

Tôn. Thế là ông đến thỉnh giáo với Phật xem chúng ta 

những  người  tu  hành  này  (người  không  tu  hành  thì 



180 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không nói) làm thế nào để hàng phục được tâm mình? 

An trụ tâm mình ở đâu? Đó chính là hai sự việc quan 

trọng nhất của người tu hành. Thứ nhất là làm thế nào 

 “Hàng  phục  được  tâm  mình” ?  Cái  tâm  đó  chính  là 

vọng niệm, làm thế nào có thể hàng phục được những 

vọng  niệm  này?  Đó  là  một  vấn  đề  lớn.  Thứ  hai  là 

 “Phải trụ tâm như thế nào?”  Tâm của mình phải an 

trụ ở chỗ nào? 

Khi Tôn giả Tu Bồ Đề vừa hỏi Thế tôn thì liền 

dẫn  khởi  cái  hội  Kim  Cang  Bát  Nhã  này.  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật đã nói ra rất nhiều, vì Tu Bồ Đề mà nói. 

Tu Bồ Đề không phải là căn tánh nhất đẳng, Thích Ca 

Mâu Ni Phật dài dòng lôi thôi nói ra một đống, chúng 

ta nghe cũng nghe không hiểu. 

Nếu  như  là  người  học  Phật  chúng  ta  đem  vấn 

đề này hỏi Thích Ca Mâu Ni Phật  “Làm thế nào hàng 

 phục  được  tâm  mình” ?  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nhất 

định sẽ chắp tay “Nam Mô A Di Đà Phật” . Bạn xem 

thật đơn giản, vấn đề gì cũng đều được giải quyết rồi. 

Chúng  ta  lại  hỏi   “Phải  nên  trụ  tâm  như  thế  nào”?  

Vẫn là “A Di Đà Phật” , trụ ngay trên câu “A Di Đà 

Phật” thì tốt rồi. Cao minh hơn rất nhiều so với “Kinh 

Kim Cang” chứ làm gì mà phải phiền phức đến như 

vậy? Đây gọi là pháp tối thượng thừa. 

Cho nên Tu Bồ Đề không phải là người thượng 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





thừa, còn các vị mọi người là người thượng thừa. Tôi 

nói với mọi người đây là lời thật, đó chính là tâm tự 

tại.  Chúng  ta  dùng  phương  pháp  gì?  Đó  là  đem  lo 

lắng vọng tưởng, dính mắc của chúng ta, những thứ 

xen  tạp  này  thảy  đều  xả  bỏ,  một  câu  A  Di  Đà  Phật 

thay thế nó. 

Công  phu  niệm  Phật  dùng  vào  lúc  nào  vậy? 

Lúc  khởi  tâm  động  niệm,  sáu  căn  chúng  ta  tiếp  xúc 

với cảnh giới bên ngoài, ý niệm vừa khởi, thì liền “A 

Di Đà Phật”, liền đem nó kéo đến A Di Đà Phật, đánh 

bạt  đi  vọng  niệm,  đây  chính  là  “Hàng  phục  tâm 

mình”. Mỗi niệm trong tâm có A Di Đà Phật, tâm của 

bạn liền trụ trên câu A Di Đà Phật, tâm trụ ở câu A 

Di Đà Phật thì làm gì mà không được thấy Phật chứ? 

Trên  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói  được  rất  hay   “Ức 

 Phật  niệm  Phật,  hiện  tiền  đương  lai,  tất  định  kiến 

 Phật”  32. 

Cho nên trong lòng không nên có thứ khác, hai 

đến sáu thời không nên có bất cứ thứ gì, vì sao vậy? 

Bao  gồm  tất  cả  ý  niệm  đều  là  nghiệp  luân  hồi.  Bạn 

thử  nghĩ  xem  từ  sớm  đến  tối,  bạn  tạo  ra  nghiệp  gì 

nhiều? Tạo ra nhiều nghiệp luân hồi, trong lòng của 

bạn có Phật được thời gian bao nhiêu, cho nên công 

phu của bạn không có lực. Muốn công phu có lực, tất 

cả thời gian mọi lúc mọi nơi, đối nhân xử thế tiếp vật, 

thảy đều là A Di Đà Phật. 



182 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nếu bạn không làm đến được như vậy thì phiền 

não của bạn lại đến, vì sao vậy? Xem thấy người kia 

đến tìm ta, rõ ràng là một người mà mình không ưa, 

làm cho tâm của ta loạn động lên, vậy thì bạn không 

biết dụng công. Người biết dụng công là thế nào? Là 

A Di Đà Phật đến rồi, con người đó chính là A Di Đà 

Phật,  tâm  của  bạn  biến  họ  thành  A  Di  Đà  Phật. 

Tướng  tùy  tâm  chuyển,  bên  ngoài  này  là  cảnh  giới, 

bạn có năng lực đem họ chuyển biến thành A Di Đà 

Phật, họ chính là A Di Đà Phật, bạn xem chẳng phải 

bạn  đã  đối  diện  với  A  Di  Đà  Phật  rồi  sao?  Người 

thiện  là  A  Di  Đà  Phật,  người  ác  cũng  là  A  Di  Đà 

Phật, thuận cảnh là A Di Đà Phật, nghịch cảnh vẫn là 

A  Di  Đà  Phật,  có  vậy  bạn  mới  vào  được  niệm  Phật 

Tam  Muội,  bạn  mới  được  tâm  tự  tại.  Nếu  bạn  phân 

biệt  đây  là  Phật, đó  không  phải  là  Phật,  vậy  thì  bạn 

hỏng rồi, bạn làm sao có được tự tại? Đó là dạy bạn 

làm thế nào trải qua đời sống đại tự tại. 

 Loại thứ ba:  “Đời sống vật chất tự tại”  

Trong  kinh  văn  nói   “Tư  cụ  tự  tại”.   “Tư  cụ” 

chính là trên mặt đời sống của chúng ta cần phải nhờ 

vào một số vật chất. Việc này thực tế mà nói cũng rất 

đơn giản. Khi xưa Thế Tôn còn ở đời, đời sống rất là 

đơn giản, ăn cơm thì nửa ngày ăn một bữa, ăn no thì 

được rồi, quần áo thì vải thô có thể che được thân thì 

được  rồi,  buổi  tối  ngủ  nghỉ,  có  một  chỗ  nằm  xuống 

nghỉ  ngơi  là  được.  Ngài  trải  qua  đời  sống  mà  ngày 

183 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





nay chúng ta gọi là mức sống thấp nhất, đời sống vật 

chất Ngài được đại tự tại. 

 “Tri túc thường lạc” , trong lòng không có chút 

nào gánh nặng, cái tâm này chính là tâm lý rất khoẻ 

mạnh. Tâm lý khoẻ mạnh, sinh lý liền khoẻ mạnh nên 

thân Ngài khoẻ mạnh không bị bệnh. Ngày nay chúng 

ta tại vì sao bệnh nhiều đến như vậy? Tâm lý không 

khoẻ mạnh, đồ ăn thì không được sạch sẽ, nghi thần 

nghi  quỷ,  cái  thứ  này  trong  đó  e  rằng  không  được 

sạch  sẽ,  ăn  rồi  sẽ  bị  bệnh.  Ý  niệm  của  họ  vừa  nghĩ 

đến  bệnh,  chỗ này  đau  chỗ  kia  đau,  quả  nhiên  bệnh 

liền đến. 

Bệnh  từ  do  đâu  mà  ra?  Do  nghĩ  mà  ra,  vọng 

tưởng mà có. Người tâm lý khoẻ mạnh, ăn no rồi một 

niệm  không  khởi,  cũng  không  biết  đã  ăn  những  thứ 

gì, cho nên thân thể của họ vĩnh viễn là khoẻ mạnh, 

lìa  khỏi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  họ  làm 

sao  mà  không  khoẻ  mạnh  chứ!  Không  có  chọn  lựa, 

không có một ý niệm vì chính mình, thân thể ư, thân 

thể này là vì chúng sanh phục vụ, là một công cụ vì 

chúng sanh phục vụ mà thôi, không liên quan  gì với 

chính ta, chính mình lợi dụng cái công cụ này, vì tất 

cả chúng sanh phục vụ mà thôi, bạn nói xem họ tự tại 

an vui dường nào? 

Cho nên người học Phật  chúng ta, không luận 

tại  gia  xuất  gia,  không  luận  giàu  sang  bần  tiện,  nếu 



184 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



như  thật  có  đạo  tâm  mà  nói,  phải  nên  trải  qua  một 

mức  đời  sống  rất  bình  thường,  quyết  không  xa  sỉ, 

quyết  không  cầu  hào  hoa,  quyết  không  mong  cầu 

nâng cao phẩm chất đời sống của chính mình, không 

mong cầu. 

Bạn  muốn  trải  qua  đời  sống  vật  chất  tốt,  Phật 

cũng sẽ không phản đối, tại vì sao sẽ không phản đối? 

Bởi vì Phật không có ý niệm, nếu như Phật phản đối 

bạn, thì Phật có phân biệt có chấp trước rồi. Cho nên 

Phật  khuyên  người,  Phật  không  miễn  cưỡng  một 

người nào, tất cả mọi thứ, bạn chính mình xem thấy 

mà  làm,  cho  nên  tâm  của  Phật  mới  mãi  mãi  thanh 

tịnh.  Nếu  Phật  rơi  vào  phân  biệt  chấp  trước  sẽ  còn 

phiền  não  hơn  so  với  chúng  ta,  chẳng  phải  Ngài  đã 

quan tâm đến quá nhiều việc rồi? Ngài chỉ có khuyến 

cáo, quyết không miễn cưỡng bất cứ người nào, cho 

nên Ngài mới có thể được tâm tự tại. Việc này chúng 

ta phải nên học tập. 

Trên đời sống vật chất được tự tại, chúng ta có 

dư thì phải nên giúp người khác, phước đức của bạn 

liền lớn, công đức cũng lớn. Bạn tu phước mà không 

chấp tướng, phước đức liền biến  thành công đức, tu 

phước  còn  chấp  tướng  đó  là  phước  đức  không  phải 

công  đức.  Chấp  tướng  là  chấp  tướng  gì?  Chấp  ngã 

tướng,  rằng  “Ta  có  thể  tu,  ta  đã  làm  rất  nhiều  việc 

tốt”.  Vậy  bạn  tu  là  phước  đức  không  phải  là  công 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





đức. Còn vô ngã tướng thì tất cả phước đức bạn đã tu 

đều biến thành công đức. Công đức có thể thoát sanh 

tử, có thể chứng bồ đề, còn phước đức thì không thể, 

khác biệt ở chỗ này rất là vi tế. Chính mình nhất định 

phải rõ ràng, nhất định phải tường tận. Bạn bố thí tài, 

tài  dụng  cả  một  đời  của  bạn  quyết  định  không  hề 

thiếu kém; Bạn bố thí cúng dường ăn uống thì bạn sẽ 

không thiếu ăn  uống; Bạn bố thí quần áo thì cả đời 

bạn sẽ không thiếu hụt quần áo. Thông thường chúng 

ta  nói  cả  đời,  còn  trong  Phật  pháp  gọi  là  nhiều  đời 

nhiều kiếp, bạn sẽ không hề thiếu kém. Phàm hễ có 

thiếu kém đều là không chịu bố thí, không chịu trồng 

nhân thì làm gì có được quả báo? 

 Loại thứ tư: “Nghiệp tự tại” 

“Nghiệp” là tạo tác, người thế gian chúng ta gọi 

là sự nghiệp.  Bạn đã làm những việc gì, thì ngay khi 

tạo tác thì gọi là sự, sự việc làm xong rồi kết quả về sau 

thì gọi là nghiệp. Nghiệp rất phức tạp, Phật đem nó quy 

nạp  thành  ba  loại   “Thiện  nghiệp,  ác  nghiệp,  vô  ký 

 nghiệp”.    Vô  ký  chính  là  không  thiện  không  ác,  thiện 

nghiệp thì có thiện quả, ác nghiệp có ác báo, còn vô ký 

là đọa ở ngay trong vô minh, đó là tạo nghiệp. 

Còn “tạo tác” của Phật Bồ Tát thì sao? (chúng 

ta là tuỳ thuận theo cách nói của người thế gian), Phật 

Bồ Tát cũng tạo tác, tạo tác cũng có kết quả, cách nói 



186 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thế nào vậy? Gọi  đó là tịnh nghiệp. “Tịnh” là thanh 

tịnh,  quả  báo  của  tịnh  nghiệp  ở  trong  sáu  cõi  thì 

không có, sáu cõi có quả báo của ba đường thiện, ba 

đường ác, nhưng không có quả báo của tịnh nghiệp. 

Cho nên quả báo của tịnh nghiệp là ở Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc, không ở sáu cõi luân hồi. 

Vậy  thì  chúng  ta  muốn  tạo  tác  thì  nhất  định 

phải  tạo  tác  tịnh  nghiệp,  đem  ngay  trong  cuộc  sống 

thường  ngày  của  chúng  ta  bao  gồm  tất  cả  thiện 

nghiệp,  ác  nghiệp,  vô  ký  nghiệp,  thảy  đều  chuyển 

biến thành tịnh nghiệp. Nếu bạn có trí tuệ, nếu bạn có 

phương tiện khéo léo sẽ biết chuyển. 

Trên  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói  bạn  nếu  có  thể 

chuyển được cảnh giới thì đồng với Như Lai. Cũng có 

thể nói Bồ Tát cùng phàm phu không hề giống nhau, 

bản  lĩnh  của  Bồ  Tát  biết  chuyển,  chúng  sanh  không 

biết chuyển, người có trí tuệ, có phương tiện họ sẽ biết 

chuyển, thảy đều chuyển thành tịnh nghiệp. Cách nói 

này của tôi mọi người nghe ra dễ hiểu, còn thuật ngữ 

trong Phật pháp gọi là “hồi hướng”. Hồi hướng không 

dễ  hiểu!  Các  vị  ngày  ngày  đọc  kệ  hồi  hướng,  hồi 

hướng  như  thế  nào  vậy?  “Hồi  hướng  chúng  sanh” 

“Hồi hướng thực tế”, “Hồi hướng Bồ Đề”. 

Người có thể đọc ra được ba câu này thì không 

nhiều.  Ba  câu  này  là  ý  gì  vậy?  Người  có  thể  nói  ra 

được thì càng ít. Còn làm thế nào ở ngay trong cuộc 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





sống  thường  ngày,  mỗi  niệm  đều  có  thể  đem  nó 

chuyển thành hồi hướng, người có thể làm được như 

vậy thì càng ít đi. 

Cho  nên  bạn  phải  biết  được  cách  chuyển,  hồi 

hướng chính là chuyển biến. Ở ngay trong cuộc sống 

thường ngày, sự việc nhỏ nhất khởi tâm động niệm, 

chân thật là một sợi lông một hạt bụi một hạt cát một 

giọt  nước,  những  việc  không  đáng  nói  cũng  đều  có 

thể chuyển biến được nó, thảy đều chuyển thành tịnh 

nghiệp,  đó  chính  là  bạn  chân  thật  hiểu  được  hồi 

hướng.  Bạn  biết  hồi  hướng  rồi,  thảy  đều  chuyển 

thành  tịnh  nghiệp,  đem  phiền  não  chuyển  thành  Bồ 

Đề,  đem  sanh  tử  chuyển  thành  Niết  bàn,  chuyển 

nhiễm  thành  tịnh,  chuyển  tà  thành  chánh,  chuyển 

vọng thành chân, chính ngay bạn biết chuyển. 

Như  vừa  rồi  mới  nêu  ra  cho  bạn  một  thí  dụ, 

người ta đến tìm bạn, bạn hoan hỉ cung kính mà nhìn 

họ, vì họ chính là A Di Đà Phật, ta liền chuyển biến 

họ thành A Di Đà Phật, đó gọi là hồi hướng. Còn bạn 

vẫn đem họ xem thành chúng sanh, vẫn đem họ xem 

thành  oan  gia,  vừa  thấy  thì  liền  tức  giận,  bạn  thật 

không thể vượt qua? Vừa thấy thì phiền não liền khởi 

hiện hành, nghiệp chướng hiện tiền, lập tức liền đoạ 

lạc. Bạn vừa chuyển, vừa chuyển thì liền thành Phật, 

trong khoảng một niệm này. 

Đại  sư  Ngẫu  Ích  nói  rất  hay  “Cảnh  duyên 



188 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 không  tốt  xấu” .  “Cảnh”  là  hoàn  cảnh  vật  chất, 

“Duyên” là hoàn cảnh nhân sự, phải bình đẳng, quyết 

định không có tốt xấu. Tại sao vậy? Duy tâm sở hiện, 

tâm chính là pháp giới, tâm chính là Như Lai. 

Cho nên tôi thường nói, tất cả người, tất cả vật, 

tất cả việc đều là thị hiện của Chư Phật Như Lai. Các 

vị  nghe  rồi  không  tin  tưởng.  Tôi  nói  lời  thật,  các  vị 

không  tin  tưởng,  còn  nói  lời  giả  thì  các  vị  đều  tin 

tưởng. Nói lời giả là “những chúng sanh này quá khứ 

đã tạo ra nghiệp, thiện nghiệp thiện báo, ác nghiệp ác 

báo”, thì bạn tin tưởng, đó là gì vậy? Là lời giả không 

phải  chân  thật,  đó  là  tùy  thuận  chúng  sanh  mà  nói. 

Còn nếu như tùy thuận Phật Bồ Tát đã nói thì không 

như vậy, sơn hà đại địa tất cả người, sự, vật, đều là 

chư  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện,  đều  là  hoá  thân  của  chư 

Phật  Bồ  Tát,  thảy  đều  là  báo  thân  của  chư  Phật  Bồ 

Tát, thảy đều là pháp thân của chư Phật Bồ Tát. Đây 

là nói lời chân thật với bạn, nói thật thì bạn không tin 

tưởng,  còn  nếu  bạn  có  thể  tin  tưởng,  bạn  đem  cảnh 

giới  chuyển  đổi  lại,  chúc  mừng  bạn,  bạn  vào  được 

pháp giới nhất chân rồi. 

Thành Phật có gì khó đâu? Chỉ giữa một niệm, 

vạn pháp nhất như, vạn pháp bình đẳng, bao gồm tất 

cả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  khói  tan  mây 

tán, không gì có được. Vấn đề chính là bạn có nhận 

biết  rõ  hay  không?  Bạn  có  thấy  được  rõ  ràng  hay 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





không? Bạn có thể chuyển đổi được hay không? Đó 

là  thông  thường  chúng  ta  gọi  là  tạo  nghiệp.  Bạn 

nghiệp liền tự tại, vừa chuyển đổi lại thì tự tại. 

 Loại thứ năm: “Thọ sanh tự tại” 

Cái này thì dễ hiểu, thị hiện thọ sanh, như Quán 

Thế Âm Bồ Tát đã nói, đáng dùng thân gì để độ thì 

Ngài liền hiện ra thân đó để độ. Thị hiện này có hai 

loại,  một  loại  là  ứng  thân  thị  hiện,  một  loại  là  hoá 

thân thị hiện. 

Ứng thân thị hiện thì phải đến đầu thai, phải ở thế 

gian  này  một  thời  gian  tương  đối  dài,  giúp  đỡ  những 

chúng sanh khổ nạn, đó chính là ứng thân, thị hiện. 

Hoá thân thị hiện là giúp cho một người, giúp 

số ít người, thời gian rất ngắn, như chúng ta xem thấy 

ở  trong  “Hư  Vân  Lão  Hoà  Thượng  Niên  Phổ”.  Lão 

Hoà  Thượng  bái  Ngũ  Đài,  ba  bước  một  lạy,  đường 

dài xa thẳm, nhẫn chịu đói lạnh, giữa đường bị bệnh, 

ở  nơi  hoang  dã  ai  mà  đến  giúp  cho  Ngài,  Ngài  bị 

bệnh rồi.  Vào  lúc  này  Bồ  Tát  Văn  Thù  thị hiện,  Bồ 

Tát Văn Thù biến thành một người ăn xin, dường như 

là cũng vừa lúc đi ngang qua nơi đó gặp được, xem 

thấy lão hoà thượng bị bệnh, chăm sóc cho Ngài, giúp 

đỡ cho Ngài, khi  lão  Hoà thượng bệnh được thuyên 

giảm  hơn  một  chút,  thì  ông  liền  đi.  Loại  này  gọi  là 

hoá thân thị hiện. 



190 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Điều này chúng ta không dễ học được. Chúng 

ta không có cái năng lực này, thế nhưng chúng ta có 

cách tu học gần giống, có phương pháp tương tợ. Thế 

gian có vô số những xã đoàn khác nhau, những hoàn 

cảnh nhân sự khác nhau, chúng ta ở một cái đoàn thể 

nào, phải nên dùng phương pháp của một đoàn thể đó 

để nói pháp, cũng xem là tùy loại thị hiện. Chính tôi 

cũng  thường  hay  gặp  phải  những  sự  việc  này,  hoặc 

giả là chúng ta đi thăm viếng các tôn giáo khác, cũng 

có  lúc  các  tôn  giáo  khác  đến  thăm  viếng  chúng  ta. 

Thần phụ của Thiên Chúa Giáo, Mục Sư của Cơ Đốc 

Giáo,  A-Hòng  của  X-Lam  giáo,  tôi  đã  từng  gặp  qua 

họ, khi tôi gặp họ, tôi liền chắp tay trước, khi họ đến 

thăm tôi, tôi liền gọi họ là Bồ Tát, không cần họ gọi 

tôi trước, tôi liền chắp tay hành lễ với họ trước, xem 

thấy Thần phụ Bồ Tát của Thiên Chúa Giáo, họ nhìn 

thấy tôi, tôi rất hoan hỉ cung kính hành lễ đối với họ, 

họ cũng rất là vui mừng. Tôi đều gọi họ là Bồ Tát. Họ 

hỏi: 

- Tôi làm sao là Bồ Tát? 

Tôi nói: 

- Bạn chân thật là Bồ Tát. 

Khi họ lại truy hỏi vì sao, tôi trả lời: 

-  Bồ  Tát  là  một  người  có  trí  tuệ  có  giác  ngộ, 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





bạn  có  phải  vậy  không?  Không  sai!  Vậy  thì  bạn 

không  phải  thật  là  Bồ  Tát  hay  sao?  Làm  gì  là  giả 

được chứ? 

Đây cũng gọi  là tùy loại  hiện  thân, tuỳ cơ nói 

pháp. Sau đó đem Phật pháp giới thiệu cho họ. Phật 

pháp có chướng ngại gì đối với tôn giáo của họ hay 

không? Không hề có chướng ngại. Phật giáo là trí tuệ, 

bạn tín ngưỡng tôn giáo của bạn, tín đồ tôn giáo của 

bạn có cần học trí tuệ hay không? Thượng Đế có phải 

mong muốn con cháu của ông mỗi mỗi đều là đầu óc 

ngu  muội  hay  không,  tôi  tin  tưởng  ý  Thượng  Đế 

không phải như vậy, Thượng Đế Nhất định hy vọng 

con  cái  của  Ngài  rất  thông  minh,  rất  có  trí  tuệ.  Vậy 

rất  thông  minh,  rất có  trí  tuệ  thì  phải  làm  sao?  Phải 

cùng học tập với vị thầy giáo Thích Ca Mâu Ni Phật 

này, đến học Thích Ca Mâu Ni Phật thì Phật là thầy 

giáo của bạn, còn Thượng Đế là cha của bạn. Không 

hề có xung đột, vấn đề này chẳng phải lập tức được 

giải  quyết  rồi  hay  sao?  Dễ  giải  quyết,  họ  nghe  rồi 

cũng rất hoan hỉ. 

Cho nên khi thọ thân tự tại, chúng ta vận dụng 

nó ngay trong mỗi mỗi trường hợp khác nhau, chúng 

ta cũng có thể thị hiện các loại thân phận khác nhau, 

đến  giúp  đỡ  những  chúng  sanh  cần  đến  sự  giúp  đỡ, 

nên  trong  đây  Phật  pháp  gọi  là “Thiện  xảo  phương 

 tiện”  33 . “Phương” là phương pháp, “tiện” là rất thích 

hợp,  cái  phương  pháp  này  dùng  được  rất  thích  hợp, 



192 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thì  gọi  là  phương  tiện;  “Thiện”  là  gì  vậy?  Quyết 

không  trái  với  nguyên  lý  nguyên  tắc.  Nguyên  lý 

nguyên  tắc  nhất  định  phải  nắm  vững,  cái  nguyên  lý 

nguyên tắc người thế gian  gọi  là chân lý, Phật  pháp 

gọi  là  tánh  đức,  quyết  định  không  trái  với  tánh  đức 

trong  tự  tánh  vốn  đủ,  đó  gọi  là  thiện.  Đương  nhiên 

loại  phương  tiện  khéo  léo  này  cần  phải  có  sự  tu 

dưỡng  tương  đương.  Sau  đó  bạn  ở  ngay  trong  cuộc 

sống  thường  ngày  mới  có  thể  làm  đến  được,  làm 

được rất tự tại, làm được rất tự nhiên, không phải là 

làm  bộ  ra  vẻ,  làm  được  rất  tự  nhiên.  Cho  nên  Phật 

pháp  nhất  định  phải  áp  dụng  ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày, phải đem kinh giáo của Phật biến thành 

đời sống của chính mình. 

Chúng ta người tu học Tịnh Độ, người đi theo A 

Di Đà Phật, đời sống của chúng ta phải giống với Phật 

A Di Đà. Vậy đời sống của A Di Đà Phật như thế nào? 

Trên  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  nói  từng  câu  từng  chữ 

chính là tình hình đời sống của A Di Đà Phật. Chúng 

ta  phải  thâm  tín,  chúng  ta  phải  lý  giải,  phải  làm  đến 

được, vậy bạn chính là hoá thân của A Di Đà Phật, đó 

mới là đệ tử chân thật của A Di Đà Phật. 

 Loại thứ sáu: “Giải tự tại” 

“Giải”  là  đối  với  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân 

sanh bạn chân thật thấu hiểu lý giải, thì đây gọi là giải 

tự tại. Chỉ có chân thật lý giải bạn mới có thể nói, cái 

193 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





nói ra đó gọi là vi diệu pháp. 

Chúng ta nghĩ  tưởng năm xưa  Thế Tôn ở đời, 

vì  tất  cả  chúng  sanh  giảng  kinh  nói  pháp,  trước  khi 

giảng  giải  Thế  Tôn  có  chuẩn  bị  hay  không?  Không 

có!  Ở  ngay  trong  đại  hội  mọi  người  đều  muốn  nghe 

lời  giáo  huấn  của  Thế  Tôn,  bốn  chúng  đồng  tu  đều 

có, không nhất định là một người nào nêu ra vấn đề 

gì để thỉnh giáo với Thế Tôn, câu hỏi muốn hỏi đều 

không  hề  nói  trước  với  Thế  Tôn,  Thế  Tôn  cũng 

không hề chuẩn bị trước, tùy theo hỏi mà trả lời, các 

đệ tử ghi chép lại thì thành kinh điển, không có chuẩn 

bị. Ngài vì sao có được trí tuệ lớn đến như vậy? Tại 

vì  sao  có  được  năng  lực  lớn  đến  như  vậy?  Phật  nói 

cho chúng ta biết, trí tuệ năng lực là trong tự tánh của 

chính  chúng  ta  vốn  sẵn  có.  Điều  này  Phật  đã  nói 

trong “Phẩm Xuất Hiện” của Kinh Hoa Nghiêm:  “Tất 

 cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng Như Lai”.   

Tất  cả  chúng  sanh  bao  gồm  chính  chúng  ta 

trong  đó,  “đức”  chính  là  năng lực,  “tướng”  chính  là 

tướng hảo, tất cả chúng sanh trí tuệ, năng lực, tướng 

hảo, không hề khác biệt với tất cả chư Phật. Cho nên 

tất cả chúng sanh vì sao lại không phải là Phật? Đều 

là  Phật!  Bạn  thấy  tất  cả  chúng  sanh  là  thấy  tất  cả 

Phật, thật chính xác, không hề thấy sai. Tuy nhiên, ở 

trong  đây  xảy  ra  vấn  đề  đó  là  “chỉ  bởi  vọng  tưởng, 

chấp  trước  mà  không  thể  chứng  đắc”,  không  thể 

chứng đắc là bởi vì họ có vọng tưởng, phân biệt, chấp 



194 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trước  nên  họ  không  thể  biết  được  họ  chính  mình  là 

Phật, họ không hề biết được trí tuệ, năng lực, tướng 

hảo của chính họ giống y như chư Phật Như Lai, câu 

nói này chính là có cách nói như vậy. 

Cho nên Phật giúp đỡ họ giác ngộ, giúp đỡ họ 

tường tận, đến một hôm nào đó họ bỗng nhiên tường 

tận rồi, bỗng nhiên khai ngộ “thì ra là như vậy”. Phật 

có  độ  chúng  sanh hay  không?  Ngài  không  có độ,  là 

họ  chính  mình  ngộ  ra,  chính  mình  tường  tận.  Phật 

không có năng lực bảo họ tường tận, Phật chỉ có thể 

dạy,  chỉ  có  thể  khai  thị,  còn  ngộ  nhập  là  việc  của 

chính chúng sanh, Phật không làm được. 

Cho nên tất cả chúng sanh thành Phật là tự ngộ 

tự chứng, Phật không phải “công thần”: “Độ vô lượng 

 vô  biên  chúng  sanh,  thật  là  không  có  chúng  sanh 

 được độ”.  Lời Phật nói mỗi câu đều chân thật. Vậy ai 

độ  bạn?  Là  chính  mình  độ  chính  mình!  Phật  chỉ  là 

làm  một  tăng  thượng  duyên  cho  chúng  ta  mà  thôi. 

Bạn xem thấy “thân nhân duyên, sở duyên duyên, vô 

gián  duyên”  đều  là  chính  mình  đầy  đủ,  Phật  chỉ  là 

làm tăng thượng duyên mà thôi. 

Sau  khi  “Giải  tự  tại”  bạn  mới  có  thể  vì  tất  cả 

chúng  sanh  ứng  cơ  nói  pháp.  Cho  nên  các  vị  học 

giảng kinh đương nhiên  bước đầu công phu của các 

vị vẫn chưa vào được cảnh giới này, trí tuệ chưa khai 

mở nên các vị giảng kinh vẫn còn phải chuẩn bị, vẫn 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





rất  khổ  cực.  Còn  khi  các  vị  vào  được  cái  cảnh  giới 

này  rồi  thì  giảng  kinh  có  cần  phải  chuẩn  bị  hay 

không? Không cần phải chuẩn bị, nhưng cũng không 

thể không chuẩn bị, phương pháp chuẩn bị để giảng 

kinh  như  thế  nào  vậy?  Phương  pháp  chuẩn  bị  cũng 

hoàn toàn cũng giống như các vị, phương pháp chuẩn 

bị chính là niệm Phật, tâm chính mình cùng tâm Phật 

tương ưng, nguyện cùng nguyện của Phật tương ưng, 

đức  cùng  tương  ưng  với  đức  của  Phật,  hành  tương 

ưng  với  hành  của  Phật.  Đây  là  một  cách  chuẩn  bị. 

Như  vậy  bạn  là  từ  trong  ngôn  ngữ  lưu  xuất  ra,  tự 

nhiên liền tương ưng với kinh, vậy còn phải chuẩn bị 

làm gì chứ? 

Thế nhưng nếu như bạn không chuyển đổi được 

cảnh giới, thì bạn không thể làm được nên bạn sẽ vẫn 

phải cần cù cố gắng mà chuẩn bị, và nếu bạn không 

vào được cảnh giới thì công tác chuẩn bị của bạn có 

làm cả đời cũng làm không xong. Vậy thì rất khổ, nên 

bạn  cần  phải  hiểu  được  phương  pháp,  cái  phương 

pháp này chính là y giáo tu hành, chân thật y giáo tu 

hành,  với  loại  chuẩn  bị  kinh  giáo  này  của  bạn,  theo 

tôi nhiều nhất là mười năm thì cừ khôi rồi. Nếu sau 

mười  năm  mà  bạn  còn  phải  chuẩn  bị  kinh  giáo,  thì 

nói cách khác là bạn không có tu hành, còn nếu bạn 

có tu hành thì hà tất phải chuẩn bị? Nếu bạn tu hành 

khi mở quyển kinh ra, “oh! thì ra đều là tâm hạnh của 

chính mình”. Tâm hạnh của chính mình thì làm gì có 

chuyện  không  thể  nói  ra  chứ,  đều  tương  ưng  ở  mọi 



196 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lúc.  Việc  này  thông  thường  chúng  ta  gọi  là  “tứ  vô 

ngại biện tài”. Vô ngại biện tài là do đâu mà có, đều 

là đức năng của tự tánh vốn đủ. 

 Loại thứ bảy: “Nguyện tự tại” 

Cái  điều  này  tôi  thấy  mọi  người  nghe  rồi  đều 

rất  hoan hỉ,  “Nguyện  tự  tại”.  “Hữu  cầu  tắc  ứng”  thì 

cái  nguyện này  mới  tự tại, còn nếu như  cầu  mà  cầu 

không được, vậy thì không tự tại. 

Tôi  nhớ  lại  khi  tôi  vừa  mới  bắt  đầu  học  Phật, 

thân cận đại sư Chương Gia, đại sư Chương Gia dạy 

cho tôi như vậy, ông nói với tôi: “Phật thị môn trung 

 hữu cầu tắc ứng”. 

Tôi  nghe  rồi  rất  hoan  hỉ.  Sau  đó  Ngài  lại  nói 

với  tôi: “Có  lúc  chú  mong  cầu  cầu  không  có  được 

 cảm ứng, cầu không ứng, đó là nguyên nhân gì? Bởi 

 vì chính bạn có nghiệp chướng, bạn cần phải tìm ra 

 được  nghiệp  chướng  của  chính  mình,  tiêu  trừ  đi 

 nghiệp chướng của bạn, thì cảm ứng liền hiện tiền”. 

Mấy câu nói này của đại sư Chương Gia, ngay 

trong một đời này của tôi được đại thọ dụng, hơn 40 

năm  đến  nay  rất  có  hiệu  quả.  Cho  nên  tôi  tin tưởng 

sâu sắc không hoài nghi. 

Có rất nhiều người, người niệm Phật, người học 

Phật, không tin tưởng đối với Phật Bồ Tát, cho là làm 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





gì  có  việc  “Hữu  cầu  tắc  ứng?  Làm  gì  mà  đơn  giản 

đến như vậy”, cho nên họ mỗi lần cầu luôn là không 

tương ưng, luôn là cầu không được, rồi khổ. Họ cho 

rằng  làm  gì  có  được  “hữu  cầu  tắc  ứng”,  nhưng  họ 

không  biết  được  là  vì  cái  mong  cầu  của  họ  không 

đúng  pháp.  Cầu  có  đạo  lý  của  cầu,  có  phương pháp 

của cầu, hiểu được đạo lý hiểu được phương pháp thì 

hữu cầu tắc ứng. 

Các đồng tu ở Singapore, nếu như các vị tỉ mỉ 

mà quan sát một chút, bạn cũng có thể có được chứng 

minh, đó chính là ở cái đạo tràng này cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên  không  phải  là  “Hữu  cầu  tắc  ứng”  hay  sao? 

Toà lầu bên cạnh từ khi xây dựng, khi ông khởi lên 

mong cầu quả nhiên  có ứng, đúng lý đúng pháp mà 

cầu. Bạn thấy ông mong cầu giảng đường, thì giảng 

đường liền có; Cầu Niệm Phật Đường thì Niệm Phật 

Đường liền có, ông mong cầu cái gì cũng đều có ứng. 

Cầu như lý là cầu không vì chính mình, mà cầu 

vì chúng sanh. Bạn vì chính mình mà cầu thì không 

có  cảm  ứng,  vì  sao  vậy?  Phật  Bồ  Tát  quyết  định  sẽ 

không giúp cho bạn tăng thêm Tham - Sân - Si, nếu 

để bạn tăng thêm Tham - Sân - Si vậy thì Phật Bồ Tát 

có lỗi với bạn, có lỗi với người. Nếu bạn cầu không 

vì chính mình, tức là không có Tham - Sân - Si, bạn 

vì  Phật  pháp  trường  tồn  thế  gian,  Phật  pháp  là  con 

mắt của trời người, bạn vì tất cả chúng sanh được độ, 

sự mong cầu này là chuẩn xác, cùng với chư Phật Bồ 



198 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tát,  cùng  với  Long  thiên  hộ  pháp  đồng  tâm  đồng 

nguyện  thì  họ  làm  sao  mà  không  giúp  đỡ  bạn?  Cho 

nên ở trong đây nếu chỉ có một ý niệm riêng tư tồn tại 

thì cầu không có cảm ứng,  bạn cầu sẽ không được. 

Có  rất  nhiều  đồng  tu  đến  nơi  đây,  từ  rất  nhiều 

quốc gia, khu vực, đến Singapore để tham học, khi gặp 

tôi họ đều yêu cầu tôi bỏ ra một ít thời gian đến chỗ của 

họ giảng kinh.  Đến  đó có được  cảm  ứng hay không? 

Không  có  cảm  ứng.  Do  nguyên  nhân  gì?  Họ  vì  tâm 

riêng tư của họ, vì thuận tiện cho họ, vì cái đạo tràng 

nhỏ đó của họ, cho nên họ không có được cảm ứng. 

Ngày  trước  các  vị  đến  tìm  tôi,  vừa  tìm  thì  tôi 

lập tức đáp ứng, qua vài ngày thì đi rồi, bay nhảy bôn 

ba  khắp  nơi.  Đó  là  do  nguyên  nhân  gì?  Vì  lúc  đó 

không có đạo tràng để cho tôi giảng kinh, không có 

chỗ, nên tôi đành phải đến khắp nơi kết pháp duyên, 

cũng  là  việc  tốt,  mục  đích  là  đang  kết  pháp  duyên. 

Hiện tại đã có một cái đạo tràng ở nơi đó giảng kinh 

rồi,  nếu  chạy  lung  tung  nữa  thì  sai  rồi,  đặc  biệt  sai 

lầm. Cho nên khi chưa có đạo tràng thì được, có thể 

đi lại nhiều nơi, người mới học thì được, vì sơ học thì 

phải  rộng  kết  pháp  duyên.  Cho  nên  pháp  duyên  của 

tôi rất thù thắng, chính là đã bôn ba mấy mươi năm, 

bôn ba khắp nơi để kết duyên với mọi người. Hiện tại 

có đạo tràng rồi, phải cố gắng nghiêm túc giảng một 

bộ  kinh.  Mọi  người  yêu  cầu,  đây  là  rất  nhiều  người 

yêu  cầu  từ  rất  nhiều  năm  đến  nay  đều  yêu  cầu  tôi 

199 




PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





giảng  bộ  “Kinh  Hoa  Nghiêm”.  “Kinh  Hoa  Nghiêm” 

quá  dài,  không  tìm  được  nơi  chốn,  không  có  hoàn 

cảnh an định. Hiện tại có được hoàn cảnh an định rồi, 

tôi  phải  đáp  ứng  nguyện  vọng  của  mọi  người,  cố 

gắng ở nơi đây giảng một bộ kinh. Nếu các vị mời tôi 

nữa, thì đợi tôi giảng xong bộ kinh này, tôi sẽ đi dạo 

với các vị. Tiến độ giảng kinh giống như hiện tại vậy, 

hai  giờ  đồng  hồ  giảng  hai  ba  câu.  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” giảng cũng là như vậy, một bộ kinh lớn như 

vậy, tôi vốn dĩ dự tính 5 năm thì giảng xong, hiện tại 

tính  thử  lại  xem,  e  rằng  15  năm  cũng  giảng  chưa 

xong. Tôi cũng đã hỏi thử mọi người, mọi người đều 

thích  cách  giảng  này,  vậy  thì  không  còn  cách  nào 

khác. Tôi hy vọng mọi người đều là Vô Lượng Thọ, 

tôi  dần  dần  giảng  cho  xong  bộ  kinh  này,  đây  là 

“Nguyện tự tại”. Có nguyện ắt thành. 

 Loại thứ tám: “Thần lực tự tại” 

“Thần”  là  giảng  “thần  thông”:  “Thông”  là  nói 

thông  đạt,  đối  với  tất  cả  pháp  đều  có  thể  thông  đạt; 

“Thần” là thần kỳ siêu việt ngoài thường thức của người 

thông  thường.  Loại  năng  lực  này  đương  nhiên  là  một 

người cần phải: Thứ nhất có công phu tu hành, phải khai 

mở  trí tuệ;  Thứ hai  là phải học  rộng nghe nhiều, phải 

thường  hay  tiếp  xúc  đối  với  tất  cả  người,  sự,  vật,  bạn 

mới có thể hiểu rõ, mới có thể ứng phó được. 

Thế nhưng khi sơ học thì không thể có được, vì 



200 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lúc mới học thì phải một môn thâm nhập. Vì sao vậy? 

Tương ưng định huệ của chính mình. Khi chính mình 

có được định rồi, định là có chủ tể, không thể bị cảnh 

giới bên ngoài dao động, đó là bạn có định, thì bạn có 

huệ rồi, vậy thì bạn có thể phân biệt rõ chân vọng, tà 

chánh, phải quấy, thiện ác, có năng lực phân biệt đó 

là huệ. Khi có được loại năng lực này, liền có thể học 

rộng nghe nhiều, thế xuất thế gian pháp đều phải lướt 

qua,  đều  phải  xem  qua,  phải  có  sự  nhận  biết,  thì 

chúng ta ở bên ngoài giảng kinh nói pháp, mới có thể 

giúp đỡ tất cả chúng sanh. 

Giảng  kinh  nói  pháp  có  rất  nhiều  người  cố  ý 

đến  vấn  nạn,  đến  gây  phiền  phức,  nếu  bạn  có  năng 

lực  vì  họ  giải  đáp,  không  những  có  thể  hàng  phục 

những  người  này,  hơn  nữa  có  thể  hoá  đạo  những 

người này. Những người này đều rất tự phụ, tự cho là 

thông  minh,  thường  hay  đưa  ra  đề  khó  gây  phiền 

phức  cho  pháp  sư,  làm  cho  pháp  sư  không  xuống 

được  giảng  đài,  họ  ở  bên  dưới  cười  ngạo.  Cho  nên 

thường thức thông thường nhất định phải biết, sau đó 

bạn mới có thể được thần lực tự tại. 

 Loại thứ chín là “Pháp tự tại”  

Pháp  tự  tại  thông  thường  chỉ  là  biện  tài,  được 

đại biện tài, có thể rộng diễn vô lượng pháp môn. 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 Cái sau cùng, thứ 10: “Trí tự tại” 

Bồ Tát trí huệ đầy đủ, có thể ở ngay trong một 

niệm triển hiện ra loại trí huệ, năng lực đại vô uý. 

Mười loại này thảy đều đầy đủ mới gọi là “Tối 

thắng tự tại”. Tuy là ở nơi đây nói trên quả địa Như 

Lai tự tại tối thù thắng, nhưng chúng ta phải nên học 

tập,  đem  cảnh  giới  của  Như  Lai  quả  địa  biến  thành 

cảnh giới đời sống của chúng ta, thì chúng ta mới có 

thể được thọ dụng. Tuy là chúng ta không thể nào học 

được trình độ đó của họ, thì trình độ giảng thấp hơn 

cũng được, không thể nào học tập được viên mãn, thì 

học tập phần ít cũng được, vậy thì ở ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày  của  chúng  ta  đích  thực  liền  hiển 

được tự tại. 

Tóm  lại  mà  nói “Nơi  tất  cả  pháp  mà  được  tối 

 thắng tự tại” , trong khoa  chúng ta gọi  là   “Giải thoát 

 đức” , ngay chỗ này ba đức đều hiển lộ ra cho chúng ta. 

Các vị xem thấy ở trên kinh, phía trước  “Kỳ trí 

 nan lượng”  là Bát Nhã đức, ngay chỗ này hiện rõ ra 

là  giải  thoát  đức,  trong  Bát  Nhã  giải  thoát  liền  hàm 

chứa có pháp thân tự tại. 

Kinh văn sau cùng vẫn còn một câu, thế nhưng 

thời gian đã hết rồi, câu này để lần sau sẽ giảng tiếp. 

A Di Đà Phật! 



202 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 059) 

Tôn giả A Nan khải thỉnh (hiện tại chúng ta gọi 

là thỉnh pháp), Thế Tôn hứa khả đáp ứng vì ông giảng 

giải. 

CHÁNH KINH: “A Nan đế thính, thiện tư niệm chi, 

ngô đương vị nhữ, phân biệt giải thuyết.” 

 [Dịch nghĩa: A Nan nghe kỹ, khéo nghĩ nhớ lấy, ta 

 sẽ vì ông phân biệt giải nói. ] 

Thứ nhất: “A Nan đế thính” [A Nan nghe kỹ] 

Trước  khi  chưa  giảng  kinh,  Thế  Tôn  đặc  biệt 

dặn bảo ông “Đế thính”. “Đế thính” chính là nghe tỉ 

mỉ, chú tâm mà nghe. 

Thứ hai: “Thiện tư niệm chi” [Khéo nghĩ nhớ lấy] 

“Tư  niệm”  lại  thêm  một  chữ  “Thiện”.  Trong 

đây liền có sự khác biệt rất lớn. Người thế gian thông 

thường “Tư niệm” (nhớ nghĩ) là dùng ý thức,  ở đây 

thêm vào một chữ “thiện” là không dùng ý thức, vậy 

mới gọi là thiện. 

Trong thiền tông nói lìa tâm ý thức mà “tham”, 

cho nên gọi là “tham cứu”, không gọi là nghiên cứu, 

nghiên  cứu  dùng  tâm  ý  thức,  tham  cứu  không  dùng 

203 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





tâm ý thức. Giáo hạ cũng không ngoại lệ. Cho nên ở 

trên kinh Phật dặn bảo những người đương cơ  “Thiện 

 tư  niệm  chi” ,  cũng  là  phải  không  dùng  tâm  ý  thức, 

nếu bạn không lìa tâm ý thức, bạn sẽ không khai ngộ. 

“Thiện  tư niệm  chi” ngay chỗ này  chính là có 

chỗ ngộ, sau khi bạn nghe rồi, thể ngộ được cảnh giới 

mà Phật  đã nói, không rơi  vào trong phân biệt chấp 

trước, đó mới gọi là thiện tư niệm. Cho nên câu nói 

này vô cùng là quan trọng, nghiêm khắc mà nói khi 

nghe kinh phải là nghe như một câu này, không biết 

nghe thì “Tư  niệm  chi”, còn biết nghe thì “Thiện tư 

niệm chi”, khác biệt rất to lớn, chỗ này chúng ta phải 

đặc biệt lưu ý. 

“Phần Tựa” đến chỗ này thì  giảng xong. Kinh 

văn phía sau là “Phần Chánh tông” của quyển kinh. Ở 

ngay trong một đoạn lớn này, chúng ta đã dùng thời 

gian tương đối dài, đem cái “Thông tựa, Biệt tựa” của 

quyển kinh giảng nói. Hai phẩm phía đầu là thông tựa 

của bổn kinh, phẩm thứ ba là phần biệt tựa của bổn 

kinh.  Biệt  tựa  cũng  gọi  là  Phát  khởi  tựa,  phát  khởi 

chánh văn của toàn kinh. Thế là chúng ta rất rõ ràng 

thấy được ở trong văn tự, phát khởi của kinh này là 

Tôn  giả  A  Nan  thưa  hỏi,  Thế  Tôn  vì  ông  mà  nói. 

Trong lời tựa phát khởi, người xưa nói ở trong đây có 

5 loại ý nghĩa: 



204 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Loại  thứ  nhất:  Thế  Tôn  phóng  quang  hiện  ra 

tướng lạ. 

Đây  cũng  là  để  tăng  cường  tín  tâm  của  chúng 

ta. Tu học Phật pháp then chốt của thành công là xây 

dựng  ở trên nền tảng tín tâm. Đặc biệt  là pháp môn 

Tịnh Độ. 

Đại sư Ngẫu Ích giảng cho chúng ta nghe ba tư 

lương  của  Tịnh  Độ,  ba  điều  kiện  này  nếu  chỉ  thiếu 

một cũng không được, ba cái điều kiện này là “Tín - 

Nguyện - Hạnh”. Trong đây “Tín” là đứng đầu tiên, 

cho  nên  ở  trong  cái  đoạn  này  đích  thực  ra  là  khiến 

cho chúng ta kiên định tín tâm. Tại vì sao phải kiên 

định tín tâm? Xem thấy Thế Tôn niệm A Di Đà Phật, 

được Di Đà và mười phương tất cả chư Phật Như Lai 

gia  trì,  ngày  hôm  nay  sắc  tướng  Thế  Tôn  đặc  biệt 

đẹp. A Nan tuy là thị giả của Phật, từ trước đến giờ 

chưa từng thấy qua sắc tướng Thế Tôn đẹp như ngày 

hôm nay. 

Ngay  chỗ  này  cũng  chứng  minh  cho  chúng  ta 

một  sự  thật  về  “Tướng  tuỳ  tâm  chuyển”,  cho  dù  là 

Thích Ca Mâu Ni Phật cũng không ngoài lệ. Bạn thấy 

Ngài tưởng A Di Đà Phật thì sắc tướng trang nghiêm 

không gì bằng, nếu Ngài không tưởng A Di Đà Phật 

thì sắc tướng đó sẽ kém một chút, đó là rất rõ ràng. 

Vậy  thì  bạn  mới  biết  được,  nếu  như  chúng  ta  một 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





ngày từ sớm đến tối niệm Phật, cái dung mạo này dần 

dần niệm niệm sẽ giống như A Di Đà Phật vậy, đó là 

đạo lý nhất định, cho nên kiên định tín tâm của chúng 

ta. 

Loại  thứ  hai:  A  Nan  là  đại  biểu  cho  chúng  ta, 

xem  thấy  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tướng  hảo  quang 

minh; A Nan sanh tâm hoan hỉ, liền bước ra thưa hỏi, 

thỉnh giáo. 

Trong đây cũng lại có hai ý nghĩa. 

Cái  ý  thứ  nhất:  Ngày  nay  Phật  sắc  tướng  đặc 

biệt, nhất định là trong lòng có ý niệm đặc biệt, bởi vì 

cảnh tuỳ tâm chuyển mà Phật thường hay nói, A Nan 

và đại chúng đương nhiên đều rất quen thuộc. 

Thân  thể  của  chúng  ta  là  một  cảnh  giới  gần 

nhất trong cảnh giới của chúng ta, cho nên trong lòng 

của chúng ta có bất cứ ý niệm gì đều không thể giấu 

được  người,  đều  hiện  ra  trên  khuôn  mặt  chúng  ta. 

Người  tâm  ý  qua  loa  thì  không  thể  nhìn  ra,  nhưng 

người tâm ý tỉ mỉ vừa nhìn thì sẽ rõ ràng. Đặc biệt là 

người tu hành, người tu hành có công phu thì sao mà 

không  tường  tận?  Vừa  nhìn  thì  hiểu  rõ,  thậm  chí 

không  cần  nhìn  chính  người  đó,  chỉ  cần  nhìn  tấm 

hình  người  đó  mà  bạn  đưa  mười  tấm  hình  cho  họ 

xem. Họ xem trên tấm hình đó bạn khởi ý niệm gì lúc 

đó, còn tấm hình khác thì bạn khởi ý niệm gì lúc này, 



206 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trên  khuôn  mặt  có  thay  đổi  thì  làm  gì  có  thể  giấu 

được người. 

Cho  nên  Thế  Tôn  tâm  nhất  định  “Trụ  đặc  kỳ 

pháp”  [trụ  pháp  kỳ  đặc]  nên  Ngài  mới  hiện  ra  là 

tướng đặc biệt. 

Cái  ý  thứ  hai:  Vì  vậy  A  Nan  nghĩ  Phật  nhất 

định là đang niệm Phật. A Nan vì sao có thể hỏi được 

cái ý này? Đây không phải là người thông thường có 

thể hỏi ra được, nếu như chúng ta xem thấy Thích Ca 

Mâu Ni Phật hiện ra cái hiện tướng này thì nhiều nhất 

là trong lòng hoan hỉ, không thể nói ra được một câu 

nào. Từ ngay chỗ này mà thể hội, A Nan không phải 

là  người  thông  thường,  A  Nan  cũng  là  chư  Phật  Bồ 

Tát  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  thị  hiện,  các  Ngài  đến  để  hát 

xướng để biểu diễn, cái đạo lý này phải nên hiểu. Cái 

hội “Kinh Vô Lượng Thọ” cùng “Đại Phương Quảng 

Phật  Hoa  Nghiêm”  không  hề  khác  nhau,  đều  là  chư 

Phật  Như Lai, Pháp Thân Đại  Sĩ  đến biểu  diễn, cho 

nên A Nan Ngài mới có thể hỏi ra được. Còn nếu như 

là  chúng  sanh  trong  mười  pháp  giới  thì  là  căn  tánh 

khác  biệt  với  chư  Phật  Như  Lai,  rất  khó  không  thể 

hiểu rõ được chân tướng sự thật thì làm sao có thể hỏi 

ra được chứ? Đây là cái ý thứ hai. 

Loại thứ ba: Khi A Nan vừa hỏi, Thích Ca Mâu 

Ni Phật đặc biệt tán thán Ngài rằng “Khi ông vừa hỏi 

thì công đức không thể nghĩ bàn”. 

207 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Ở  trong  đây  Phật  nói  ra  một  câu  rất  là  quan 

trọng, trong nói  “Đương lai nhất thiết hàm linh, giai 

 nhân nhữ vấn, nhi đắc độ thoát” [Vì trong tương lai, 

dân các cõi trời, tất cả hàm linh, nhân lời ông hỏi mà 

đặng độ thoát]. Câu nói này chúng ta quyết không thể 

xem  thường  lướt  qua,  câu  nói  này  vô  cùng  là  quan 

trọng, nói rõ một sự thật “Chúng sanh chín cõi mười 

phương ba đời, sẽ nhân pháp môn này mà được độ”. 

Các vị tỉ mỉ  mà nghĩ lại xem câu nói này. Tất 

cả  pháp  môn  khác  tuy  nhiên  có  thể  được  độ,  nhưng 

không thể nắm  chắc, không dám khẳng định, chỉ  có 

pháp  môn  này  hoàn  toàn  khẳng  định,  một  chút  hoài 

nghi cũng không có, trừ khi những chúng sanh không 

có được cái phước vận này, không có cái duyên phận 

này, ngay đời này không thể gặp được, vậy thì không 

còn  cách  nào.  Chỉ  cần  có  duyên  phận  gặp  được, 

không luận bạn thiện căn dầy  mỏng, chỉ  cần bạn có 

thể  tin,  có  thể  nguyện,  chịu  niệm  A  Di  Đà  Phật  thì 

bạn quyết định được sanh đến Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc, ngay trong một đời quyết định thành Phật. 

Bạn thử nghĩ lại xem pháp môn này thù thắng cỡ nào. 

Cho nên thời Tùy Đường đại đức xưa nói “Hoa 

Nghiêm”  “Pháp  Hoa”  đều  là  chỉ  đạo  của  kinh  này. 

Câu  nói  này  không  hề  quá  đáng,  nói  câu  này  đích 

thực  là  người  tái  sanh  nói,  không  phải  là  người  tái 

sanh thì không thể nói ra được câu này. 



208 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Loại  thứ  tư:  Phật  lại  nói  với  A  Nan  “Như  Lai 

chi  sở  dĩ  xuất  thế,  tựu  thị  vi  liễu  dục  chửng  quần 

minh, huệ dĩ chân thật chi lợi”  34. 

“Huệ”  là  cho  họ,  “Quần  minh”  là  đặc  biệt  là 

chỉ chúng sanh sáu cõi, nếu như mở rộng phạm vi này 

một  chút là chúng sanh mười pháp giới. Thanh văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát, Phật trong mười pháp giới đều 

chưa kiến tánh, tuy là ra khỏi sáu cõi. Phật làm gì để 

giúp đỡ họ? Cho họ lợi ích chân thật, lợi ích chân thật 

là  gì  vậy?  Hồng  danh  sáu  chữ,  là  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”. Ngày nay chúng ta gọi là pháp bảo, pháp bảo 

vô lượng vô biên. Kinh này là pháp bảo đệ nhất, cho 

dù hiện tại còn có một số người không thể tiếp nhận 

bổn hội tập của Hạ Lão Cư Sĩ. Tại vì  sao họ không 

thể  tiếp  nhận?  Trong  đây  có  hai  nguyên  nhân,  một 

loại là trí tuệ không đủ nên không thể tiếp nhận; còn 

một loại là thành kiến quá sâu, tôn trọng nguyên bản 

dịch,  xem  thường  bổn  hội  tập,  đó  là  thành  kiến  quá 

sâu. 

Chúng ta xem thấy trong  “Vãng sanh truyện” , 

ban đầu là cư sĩ Vương Long Thư hội tập, cư sĩ Long 

Thư đứng mà vãng sanh, trong Vãng sanh truyện có 

chuyện  về  Ngài.  Hội  tập  lần  thứ  hai  là  cư  sĩ  Nguỵ 

Mặc  Thâm,  trong  vãng  sanh  truyện  cũng  có  Ngài. 

Ngay  đến  bản  tiết  hiệu  của  cư  sĩ  Bành  Tế  Thanh, 

trong  Vãng  sanh  truyện  cũng  có  ông.  Cư  sĩ  Hạ  Liên 

Cư là hội tập lần sau cùng này, trong “Cận Đại Vãng 

209 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





sanh  truyện”  của  pháp  sư  Khoan  Luật  có  Ngài  Hạ 

Liên Cư. Những người này thảy đều vãng sanh, đều 

đã ở thế giới Cực Lạc. Vậy bạn cực lực bài trừ phản 

đối, tương lai đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc gặp 

được  ông  ấy,  thật  là  cảm  thấy  rất  hổ  thẹn,  bạn  nói 

xem xấu hổ biết chừng nào. Chỉ  sợ  là bạn đi  không 

được, còn nếu thật có thể đi được thì khi gặp mặt thật 

là hổ thẹn, cho nên chúng ta nhất định phải rõ lý. Lão 

cư sĩ Mai Quang Hi đã viết một lợi tựa dài đến như 

vậy, chính là hy vọng mọi người đều có thể tiếp nhận 

quyển  hội  tập  này.  Trong  lời  tựa  nói  rất  hay,  nói 

tương lai Phật pháp ở ngay sau 9 ngàn năm nữa, (nói 

là  sau  khi  Phật  pháp  hoàn  toàn  diệt  mất),  bổn  kinh 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  này  vẫn  lưu  truyền  ở  thế  gian 

thêm 100 năm. Cụ Mai cho rằng tương lai quyển kinh 

Vô  Lượng  Thọ  còn  có  thể  lưu  hành  nhất  định  là 

quyển hội tập này. 

Mọi  người  chúng  ta  có  thể  tin  tưởng  hay 

không?  Còn  tôi  tin  tưởng.  Tôi  dựa  vào  cái  gì  để  tin 

tưởng? Rất nhiều quyển thảy đều mở ra trước mặt, cả 

chín nguyên bản dịch bày ra trước mắt, bạn chọn lựa 

cái  quyển  nào?  Cái  quyển  này  thì  rất  dễ  đọc,  cái 

quyển  này  thì  rất  dễ  hiểu,  bạn  nhất  định  sẽ  chọn 

quyển  này,  chỗ  này  chính  là  nói  rõ  cái  quyển  này 

tương  lai  lưu  thông  đến  pháp  diệt  tận.  Các  quyển 

khác không tệ, cũng rất tốt, nhưng khi đọc thì không 

dễ đọc, đọc không được thuận miệng, ý nghĩa luôn là 

cảm thấy xa lạ, không được viên dung như chỗ này, 



210 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vừa  xem  thì  liền  hiểu  rõ,  trong  khi  chỗ  này  trong 

nguyên bản dịch thì không rõ nghĩa nên họ đều không 

có lấy, nhưng bổn hội tập của Hạ lão lấy chỗ này để 

vào thì rất dễ hiểu, hơn nữa ý nghĩa rất  hoàn chỉnh, 

đó là biên tập sắp xếp mới lại, tổng hợp mới lại, thật 

không  dễ  dàng.  Hạ  lão  dùng  thời  gian  mười  năm, 

hoàn  thành  cái  quyển  hội  tập  này.  Ngày  nay  ở  Đại 

Lục có rất nhiều người đều tiếp nhận thọ trì đọc tụng 

cái quyển này, chúng ta xem thấy đều rất là hoan hỉ. 

Loại  thứ  5:  Chư  Phật  Như  Lai  đều  biết,  cái 

pháp môn này là pháp khó tin  ở thế gian, nên không 

phải là người thông thường nói, mà đó là Phật chính 

mình nói. 

Cho  nên  Thế  Tôn  sau  cùng  tự  mình  nói  ra: 

 “Như  Lai  chánh  giác,  kỳ  trí  nan  lượng,  vô  hữu 

 chướng  ngại” [Như  Lai  Chánh  Giác,  trí  ấy  khó 

lường,  không  có  chướng  ngại]   ,  “Như  lai  định  huệ, 

 cứu sướng vô cực, ư pháp tự tại” [Ðịnh huệ Như Lai, 

thông suốt rốt ráo, được pháp tự tại]. 

Những lời nói này Thế Tôn chính mình nói ra, 

quyết  không  khoa  trương,  chúng  ta  vạn  nhất  không 

nên  nghi  hoặc,  nếu  như  nghi  hoặc  thì  cái  lợi  ích  thù 

thắng không gì bằng để lỡ qua trước mặt, vậy thì thật 

đáng tiếc. Cho nên khi chúng ta xem thấy phát khởi ở 

trong kinh này thì đích thực là tăng thêm tín tâm của 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





chính  chúng  ta,  tăng  thêm  nguyện  tâm  của  chính 

chúng ta. 

Trong  “Di  Đà  yếu  giải”,  Đại  sư  Ngẫu  Ích  nói 

với chúng ta ở “Tín-Nguyện-Trì danh”, thì “trì danh” 

ở  đây  chính  là  “hành”,  ba  điều  kiện  này  không  thể 

thiếu một, còn việc xây dựng tín tâm xếp ở hàng thứ 

nhất. 

Ở  trong  Phần  Tựa  kinh  này,  Phật  liền  nói  ra 

trước35   “Khai  hoá  hiển  thị  chân  thật  chi  tế”  36 .  Câu 

nói  này  nếu  dùng  lời  hiện  đại  mà  nói  chính  là  khai 

hoá hiển thị chân tướng của vũ trụ nhân sanh.  “Chân 

 thật chi tế”  chính là chân tướng sự thật. Cho nên bộ 

kinh này liền có thể tin tưởng, tác dụng của bộ kinh 

này  chính  là   “Huệ  dĩ  chúng  sanh  chân  thật  chi 

 lợi” [Ban  cho  lợi  ích  chân  thật]  đều  nói  ra  ở  trong 

Phần  tựa,  cho  nên  chúng  ta  phải  nên  tin  tưởng  vì 

những lời này mỗi câu mỗi chữ đều là lời vàng ngọc. 

Chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội, Phần tựa quan 

trọng nhất là chân tín. Chúng ta ở ngay chỗ này xây 

dựng tín tâm, tuân theo giáo huấn của Phật. Phật bảo 

“A Nan lắng nghe”. A Nan là đại diện của chúng ta, 

trên  thực  tế  chính  là  bảo  chúng  ta  phải  lắng  nghe; 

“Thiện tư niệm chi” chính là bạn phải khéo thể hội, 

không dùng tâm ý thức, không cần phân biệt nó, càng 

không  nên  chấp  trước  nó,  muốn  bạn  phải  dụng  tâm 



212 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mà thể hội, bạn mới có chỗ ngộ. Cái chỗ ngộ này sẽ 

giúp  cho  bạn  nhìn  thấu  buông  bỏ,  giúp  đỡ  bạn  một 

lòng chuyên niệm. Một lòng chuyên niệm chính là tu 

hành,  không  luận  vào  bất  cứ  lúc  nào,  không  luận  ở 

bất cứ trường hợp nào, trong lòng luôn chỉ là một câu 

A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra buông bỏ vạn 

duyên.  Bạn  nhất  định  phải  nên  biết,  thiện  duyên,  ác 

duyên  thế  gian  đều  là  một  mảng  không,  không phải 

sự thật. 

Trên  Kinh  Kim  Cang  nói  được  rất  rõ  ràng: 

 “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng, nhất thiết hữu 

 vi pháp như mộng huyễn bào ảnh”.  Phân biệt mà còn 

không  thể,  thì  làm  sao  có  thể  chấp  trước?  Lìa  khỏi 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, chân tâm của bạn 

liền hiện tiền. Chân tâm là tâm Phật, chân tâm chính 

là bổn tánh của bạn, nói chân tâm hiện tiền, chính là 

trong chân tâm bạn đầy đủ trí tuệ, đức tướng đều hiện 

bày, bạn mới chân thật được thọ dụng. 

Cho nên ở trên kinh điển Thế Tôn nói mỗi câu 

mỗi chữ chúng ta phải đặc biệt lưu ý, trên kinh Phật 

không có một chữ nào là lời thừa. Cái đẹp của văn tự 

kinh  điển  là  tổ  chức  kết  cấu  nghiêm  mật.  Các  vị  có 

thể thấy được rõ ràng ở trong “Khoa hội”37, cái “Phán 

khoa”38  này  là  ở  khoá  bồi  dưỡng  thứ  hai  chúng  ta 

hướng dẫn cho các đồng tu, chúng ta cùng nhau chế 

định. Đương nhiên chúng ta không thể nói  chúng ta 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





có thể phân được tốt nhất, đây chỉ là bước đầu nêu ra 

để mọi người cùng tham khảo. 

Bạn  thấy  “Khoa  phán”  phân  kinh  của  đại  đức 

xưa, chú giải của mỗi một nhà, cách phân đều không 

như  nhau.  Cái  quyển  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  này,  vào 

thời trước có “Khoa phán” của Pháp sư Từ Chu. Pháp 

sư Từ Chu dùng là quyển hội tập của Hạ Lão, đó là 

quyển hội tập ban đầu. Vào lúc đó cái quyển này tổng 

cộng  phân  thành  37  phẩm,  cho  nên  phán  khoa  của 

pháp sư Từ Chu là 37 phẩm. Về sau Hạ Lão đem cái 

quyển này tu sửa bổ sung cho quyển hội tập này đến 

mười  lần,  đem  nó  phân  thành  48  phẩm.  Theo  thiết 

nghĩ của tôi, ban đầu ông phân nó thành 37 phẩm, đại 

khái là dùng “37 phẩm trợ đạo”, sau đó lại phân thành 

48, đại khái là 48 nguyện của A Di Đà Phật, có thể là 

loại khải thị này. 

Do  đây  có  thể  biết  “Phán  khoa”  của  một  bộ 

kinh  chính  là  phân  đoạn.  Phân  đoạn  lớn,  đoạn  vừa, 

đoạn  nhỏ,  tuyệt  nhiên  không  phải  là  nhất  định.  Mỗi 

một người có cái cách nhìn của chính họ, nên họ đều 

có  thể  nói  ra  được  một  tràng  đạo  lý,  vậy  thì  tốt,  đó 

cũng  là  chứng  minh  pháp  không  có  định  pháp.  Cái 

đạo  lý  này  nhất  định  phải  hiểu.  Nhưng  quan  trọng 

nhất là phải hiểu được ý nghĩa của nó. Người xưa đã 

nói giáo lý giáo nghĩa, bạn phải có thể thông đạt giáo 

lý,  thông  đạt  giáo  nghĩa  bạn  mới  có  thể  được  thọ 

dụng. Đây là điểm ý nghĩa phía trước đã nói ngay chỗ 



214 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này tổng kết lại. 

Bây  giờ  chúng  ta  lại  xem  tiếp  một  phẩm  phía 

sau “Pháp Tạng Nhân Đại Đệ Tứ”. 


****** 

PHẨM THỨ TƯ 

PHÁP TẠNG NHÂN ĐỊA 



CHÁNH  KINH:  “Phật  cáo  A  Nan:  Quá  khứ  vô 

lượng bất khả tư nghị vô ương số kiếp, hữu Phật 

xuất thế, danh Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai, 

Ứng  Cúng,  Đẳng  Chánh  Giác,  Minh  Hạnh  Túc, 

Thiện  Thệ,  Thế  Gian  Giải,  Vô  Thượng  Sĩ,  Điều 

Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Phật, Thế Tôn, 

tại thế giáo thọ tứ thập nhị kiếp. Thời vị chư thiên 

cập thế nhân dân thuyết kinh, giảng đạo.” 

 [Dịch  nghĩa:  Phật  bảo  A  Nan:  Vô  lượng  chẳng  thể 

 nghĩ bàn vô ương số kiếp trong quá khứ có Phật xuất 

 thế  hiệu  là  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  Như  Lai,  Ứng 

 Cúng,  Ðẳng  Chánh  Giác,  Minh  Hạnh  Túc,  Thiện 

 Thệ,  Thế  Gian  Giải,  Vô  Thượng  Sĩ,  Ðiều  Ngự 

 Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Phật Thế Tôn trụ thế 

 giáo hóa trong bốn mươi hai kiếp. Khi ấy, đức Phật vì 

 chư thiên và người đời nói kinh giảng đạo. ] 

Phần Chánh tông mở đầu trong “Khoa phán” nói 

với chúng ta từ Phẩm thứ 4 đến Phẩm 42. Cái đoạn lớn 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





này là Phần Chánh tông của bổn kinh, chánh thuyết của 

bổn kinh. Cái phần này chánh thức vì mọi người giới 

thiệu  Y  Chánh  Trang  Nghiêm  của  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc, nói rõ nhân hạnh của A Di Đà Phật, 

tu hành của nhân địa, giới thiệu hoằng nguyện của A Di 

Đà Phật.  Giới thiệu Y Chánh  Trang Nghiêm của  Thế 

Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Đây  là  giới  thiệu  hoàn 

cảnh, hoàn cảnh nhân sự, hoàn cảnh vật chất. 

Sau  khi  giới  thiệu  rồi  lại  nói  rõ  cho  chúng  ta 

Chánh  nhân  của  ba  bậc  vãng  sanh.  Mọi  người  đều 

biết  rõ  “Ba  bậc  chín  phẩm”  của  Thế  Giới  Cực  Lạc, 

vậy  họ  làm  thế  nào  để  tu  học?  Làm  thế  nào  vãng 

sanh? Việc này vô cùng quan trọng. 

Sau  đó  lại  giới  thiệu  cho  chúng  ta  người  của 

Thế Giới Tây Phương Cực Lạc và tình hình đời sống 

của họ ở Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. 

Làm  thế  nào  tu  hành  chứng  quả,  những  việc 

này đều là những vấn đề mà chúng ta rất quan tâm. 

Sau khi giới thiệu những việc này rồi, Thế Tôn 

vì chúng ta nói ra Thế Giới Tây Phương Cực Lạc vẫn 

còn  một  hiện  tượng  đặc  biệt  là   “Biên  địa  nghi 

 thành”39.  Thực tế ra mà nói, vãng sanh Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc, sanh đến biên địa nghi thành cũng 

không  tệ,  vì  đây  không  phải  còn  sáu  cõi  luân  hồi, 

cũng  ra  khỏi  được sáu  cõi,  cũng ra  khỏi  được  mười 



216 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp giới, chẳng qua đến Thế Giới Tây Phương Cực 

Lạc là ở “Biên địa nghi thành”. Ở đây bạn nhất thời 

vẫn  không  thấy  được  Phật,  vẫn  không  cách  gì  nghe 

Phật  giảng  kinh  nói  pháp,  không  thấy  được  các  Đại 

Bồ Tát, pháp hội trang nghiêm bạn không thấy được, 

cho  nên  gọi  là  biên  địa.  Thực  ra  không  phải  thật  là 

biên địa, biên địa đều là tỉ dụ, bởi vì bạn không thấy 

được  Phật  cho  nên  gọi  thai  sanh.  Thai  sanh  cũng  là 

thí dụ, trên thực tế đều là do hoa sen hoá sanh làm gì 

có thai sanh. Thai sanh khổ, ở Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc không thấy được Phật, không thể nghe Phật 

nói pháp, vậy thì rất khổ, đó là do nguyên nhân gì? Ở 

ngay đây Phật cũng vì chúng ta giới thiệu ra nguyên 

nhân gì. Tuy nhiên, mọi người yên tâm, biên địa nghi 

thành nhiều nhất cũng không quá 500 năm, 500 năm 

là  500  năm  của  nhân  gian  chúng  ta,  không  phải  nói 

Thế Giới Cực Lạc. Đại khái chừng 500 năm ở nhân 

gian, thời gian dài như vậy, bạn không thể nghe được 

pháp,  không  thể  thấy  được  Phật.  Thực  tế  mà  nói 

chúng  ta  ở  thế  gian  này  với  thời  gian  này  500  năm 

thấy rất lâu rất dài, bởi vì thọ mạng của con người rất 

ngắn, còn 500 năm ở Thế Giới Tây Phương Cực Lạc 

thì  không  tính  bao  lâu,  thời  gian  đó  không  dài,  vì 

người  người  đều  là  vô  lượng  thọ,  500  năm  cũng 

chẳng qua là mười ngày hay nửa tháng, nhiều nhất là 

như vậy mà thôi. Ngay dù có như vậy, Phật cũng là 

không  mong  muốn  chúng  ta  ở  biên  địa  nghi  thành, 

Phật luôn là hy vọng chúng ta, vừa đến Thế Giới Tây 

217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Phương Cực Lạc thì liền thấy được A Di Đà Phật. 

Cho  nên  Phật  từ  bi  đến  tột  đỉnh  nên  sau  cùng 

Phật đặc biệt nhắc nhở chúng ta, cảnh cáo chúng ta, 

cái  thế gian  này rất khổ, đời ác năm trược. “Trược” 

chính  là  ô  nhiễm,  cái  thế  gian  này  ô  nhiễm  nghiêm 

trọng. Nếu như Phật không hết lời khuyên bảo nhắc 

nhở  chúng  ta,  thành  thật  mà  nói  chúng  ta  ở  ngay 

trong ô nhiễm mà quên mất đi chính mình bị ô nhiễm. 

Nhưng khi mở quyển kinh ra mỗi khi đọc qua một lần 

thì chính là Thế Tôn nhắc nhở chúng ta một lần rằng 

nơi đây bạn còn có thể ở hay sao? Ở nơi mà tâm lý bị 

ô nhiễm, tinh thần bị ô nhiễm, tư tưởng bị ô nhiễm, 

kiến  giải  bị  ô  nhiễm,  thậm  chí  sinh  lý  bị  ô  nhiễm, 

hoàn cảnh đời sống bị ô nhiễm đều đạt đến chỗ cùng 

tột.  Thân  tâm  ô  nhiễm,  cho  nên  cái  thân  này  nhiều 

bệnh. Bạn thấy thế gian này nhiều thứ bệnh kỳ quái, 

từ  trước  chưa  từng  nghe  nói  qua.  Tại  vì  sao  nhiều 

bệnh đến như vậy? Do ô nhiễm, tâm lý bệnh rồi, thần 

kinh không bình thường, sinh lý bệnh rồi. Hiện tại có 

người  nói  địa  cầu  bệnh  rồi,  vậy  thì  phiền  phức  lớn 

rồi. Đây là nói rõ ác khổ đạt đến cùng tột, cùng Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc làm một sự so sánh, chúng 

ta gọi nó là Cực Lạc, ở nơi đây thì cực khổ, hai  thế 

giới  đối  nhau  rất  rõ  ràng,  những  giới  thiệu  khai  thị 

quan trọng này đều ở cái đoạn này. 

Đoạn  kinh  văn  này  là  cương  lĩnh  quan  trọng 

nhất mà Tịnh Độ tông nương tựa tu học, văn tự tuy là 



218 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không quá nhiều, nhưng giới thiệu được rất rõ ràng, 

cho  nên  người  xưa  đem  bộ  kinh  này  xem  thành  đệ 

nhất kinh của Tịnh Độ là có đạo lý. 

Trong đây lại phân làm 2 đoạn lớn: 

Đoạn  thứ  nhất:  “Chánh  thuyết  nhân  địa”.  Là 

giới thiệu tình hình nhân địa tu học của A Di Đà Phật. 

Chỗ  này  rất  đáng  được  chúng  ta  tham  khảo,  trong 

kinh  văn  là  từ  Phẩm  thứ  tư  đến  Phẩm  thứ  tám.  Ở 

ngay chỗ này phương pháp của chúng ta không giống 

như  phương  pháp  của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ, 

chúng ta đem “Di Đà Nhân Địa” từ Phẩm thứ 4 đến 

Phẩm thứ 8. Kinh văn này phía sau các vị có thể xem 

thấy được. 

Đoạn  lớn  thứ  hai:  “Quả  đức  viên  mãn”.  Là  từ 

Phẩm thứ 9 đến Phẩm 12. Chúng ta phân từ ngay chỗ 

này. 

Trong  đoạn  thứ  nhất  “Chánh  thuyết  nhân  địa” 

lại  phân  làm  hai  đoạn  nhỏ.  Thứ  nhất  “Tại  gia  văn 

pháp”, đây chính là phẩm thứ tư “Pháp Tạng nhân địa 

đệ  tứ”,  nói  rõ  nhân  duyên  Ngài  phát  tâm  học  Phật. 

Bây giờ chúng ta có thể xem kinh văn. 

Thứ nhất: “Phật cáo A Nan” [Phật bảo A Nan] 

Là Thích Ca Mâu Ni Phật nói với A Nan. 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Thứ  hai:  “Quá  khứ  vô  lượng  bất  khả  tư  nghì,  vô 

ương  số  kiếp” [Vô  lượng  chẳng  thể  nghĩ  bàn  vô 

ương số kiếp] 

Là quá khứ vô lượng không thể nghĩ bàn. “Vô 

ương số kiếp”: Câu này là nói thời gian, thời gian này 

nói ra thì rất dài, quá khứ lâu xa về trước, “Vô ương 

số”  cũng  là  không  cách  gì  tính  đếm.  Thích  Ca  Mâu 

Ni  Phật  nói  ra,  trong  lời  nói  có  lời,  A  Di  Đà  Phật 

thành Phật đến ngày nay mới có mười kiếp, vậy thì vì 

sao  nói  “Bất  khả  tư  nghị  vô  ương  số  kiếp”?  Nhiều 

nhất là nói quá khứ mười một kiếp, quá khứ mười hai 

kiếp,  xem  như  thời  gian  A  Di  Đà  Phật  tu  hành  đã 

dùng  hết  5  kiếp,  thành  Phật  đến  hiện  nay  là  mười 

kiếp, là mười lăm kiếp về trước, hoặc giả là 16 kiếp 

thì chúng ta nghe qua còn hợp lý, vì sao đột nhiên lại 

nói  đến  vô  lượng  vô  biên  vô  số  ức  kiếp?  Làm  cho 

mình bị mê hoặc điên đảo. 

Cái ý này là nói rõ A Di Đà Phật nhân địa sớm 

đã  thành  Phật  rồi,  lần  này  ở  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc  thị  hiện  thành  Phật,  cũng  giống  như  Thích 

Ca Mâu Ni Phật 3.000 năm trước ở thế gian này của 

chúng ta thị tám tướng thành đạo. Thích Ca Mâu Ni 

Phật  thành  Phật  lúc  nào  vậy?  Ngài  đã  nói  qua  trên 

Kinh Pháp Hoa rằng Ngài cũng là sớm thành Phật từ 

vô  lượng  kiếp,  đến  thế  gian  này  thị  hiện  thành  Phật 

giáo hoá chúng sanh. Các vị đọc “Kinh Phạm Võng” 

sẽ  thấy,  Phật  nói  lần  này  là  lần  thứ  8.000,  vậy  thì 



220 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không phải  Thích Ca Mâu Ni Phật  3.000 năm trước 

làm  một  vương tử xuất  gia  tu  hành  mới  thành Phật, 

chẳng qua đó là biểu diễn cho bạn xem thôi, mà Ngài 

nhiều kiếp xa đã sớm thành Phật, đó là lần biểu diễn 

thứ 8.000. 

Cho nên ý nghĩa trong câu nói này nhiều, A Di 

Đà Phật ở Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, thị hiện ở 

Tây Phương, xây dựng Thế Giới Cực Lạc, độ hoá tất 

cả chúng sanh, cũng là thị hiện, chúng ta phải hiểu rõ 

cái ý nghĩa này. 

Thứ  ba:  “Hữu  Phật  xuất  thế,  danh  Thế  Gian  Tự 

Tại  Vương Như  Lai” [Trong quá khứ có Phật xuất 

thế hiệu là Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai] 



Đây là nói vào lúc đó, có Phật xuất thế “Danh 

Thế Gian Tự Tại Vương”. Thế Gian Tự Tại Vương là 

Phật hiệu danh hiệu của Phật, gọi là Thế Gian Tự Tại 

Vương. 

“Tự tại” chỗ này thì không cần nói nhiều, phía 

trước  cùng  với  các  vị  dùng  mười  tự  tại  trên  “Kinh 

Hoa Nghiêm” đã nói qua, đã giới thiệu qua với các vị 

rồi. Chư Phật Bồ Tát không có danh hiệu, vậy danh 

hiệu làm thế nào mà kiến lập? Là vì thuận tiện giáo 

hoá chúng sanh mà kiến lập, hay nói cách khác danh 

hiệu chính là tông chỉ giáo hoá ở một khu vực trong 

một giai đoạn. Vì sao phải kiến lập tông chỉ? Từ do 

221 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





đâu mà có? Là do chúng sanh ở một khu vực này, họ 

có những tâm bệnh gì, phải dùng phương pháp gì để 

thay đổi những tâm bệnh này. Ví như Bổn Sư Thích 

Ca Mâu Ni Phật của chúng ta, vì sao Ngài không gọi 

là Thế Gian Tự Tại Vương mà gọi là Thích Ca Mâu 

Ni  Phật?  Xin  nói  với  các  vị,  nếu  Thế  Gian  Tự  Tại 

Vương Phật muốn đến thế gian này của chúng ta, thì 

Ngài cũng gọi là Thích Ca Mâu Ni Phật. Còn Bổn Sư 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  của  chúng  ta,  muốn  đến  thế 

gian  đó  của  Ngài  thì  cũng  gọi  là  Thế  Gian  Tự  Tại 

Vương. Các vị nhất định phải hiểu rõ cái đạo lý này. 

 Tại vì sao Phật ở thế gian này xưng là Thích Ca Mâu 

 Ni? 

Cái bệnh lớn thứ nhất: Bởi vì chúng sanh của thế 

gian này thiếu kém tâm từ bi, tự tư tự lợi, Phật muốn 

đem tâm bệnh của chúng sanh tu sửa lại, thì phải thiết 

lập tông chỉ giáo học. Cái tông chỉ này là “Thích Ca”. 

Thích  Ca  là  tiếng  Phạn,  dịch  thành  ý  Trung  văn  là 

“Năng Nhân”, là nhân từ. Chúng ta không có tâm nhân 

từ, thiếu kém nhân từ, cho nên Thích Ca hai chữ này 

chính là Nhân từ, đề xướng nhân từ. 

Cái  bệnh  lớn  thứ  hai:  Chúng  sanh  ở  thế  gian 

này tâm không thanh tịnh, vọng tưởng tạp niệm quá 

nhiều,  cho  nên  trong  danh  hiệu  có  chữ  “Mâu  Ni”. 

Mâu Ni dịch thành ý nghĩa Trung Văn là “Tịch Diệt”: 

“Tịch” là ý nghĩa tịch tịnh thanh tịnh, “Diệt” là diệt 



222 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tất cả vọng tưởng tạp niệm. 

Cho nên danh hiệu của Phật là nhằm bệnh căn 

của chúng sanh vào thời này chốn này mà xây dựng. 

Cho nên bạn xem danh hiệu của Phật Bồ Tát, liền biết 

được Ngài độ là loại  chúng sanh nào, cái  danh hiệu 

này nó liền khởi tác dụng. Cũng giống như thầy thuốc 

đưa  ra  phương  thuốc,  thuốc  đến  thì  bệnh  khỏi,  ý 

nghĩa ở ngay chỗ này. 

Thế là ngày nay chúng ta ở ngay đây xem thấy 

Thế Gian Tự Tại Vương, nghĩ lại những chúng sanh 

ở thời đại đó của Ngài, đại khái là bị những tâm bệnh 

gì? Nhất định rất là bảo thủ, rất là chấp trước, cho nên 

Phật phải dùng phương pháp này để giúp đỡ cho họ, 

phá trừ quan niệm bảo thủ của họ, đả phá vọng niệm 

chấp trước của họ, dùng cái danh hiệu như vậy. “Tự 

Tại” lại thêm vào chữ “Vương”, vương cũng là ý của 

tự tại, đặc biệt cường điệu tự tại, đây là biệt hiệu của 

Phật, biệt hiệu đều là vì chúng sanh mà kiến lập. 

Danh hiệu của Bồ Tát cũng là vì độ chúng sanh 

mà  kiến  lập,  chỗ  này  các  vị  đồng  tu  nhất  định  phải 

biết.  Cho  nên  danh  hiệu  công  đức  không  thể  nghĩ 

bàn, đó là biểu pháp. 

Người xưa đối với việc đặt tên cho con cái đều 

là rất có ý nghĩa, cái ý nghĩa này đều rất sâu. Cho nên 

chúng  ta  đọc  được  ở  trong  “Lễ  ký”  thấy  tên  một 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





người  là  cha  mẹ  ban  cho  bạn  cái  mệnh,  một  con 

người ở ngay trong  một  đời, bạn  muốn thay đổi  tên 

của  mình  là  đại  bất  hiếu.  “Tự”  thì  có  thể  thay  đổi, 

“Danh” cùng “Tự” là hai tên, tự thì có thể thay đổi. 

Vì sao vậy? Không phải cha mẹ mệnh danh cho bạn, 

mà “Tự” là vào khi bạn thành niên, bạn đồng lứa của 

bạn tặng cho bạn. Thế nhưng hiện tại cái tự này phần 

nhiều là chính mình ưa thích dùng tên gì thì dùng tên 

đó. Trong lễ xưa là bạn tặng cho anh em đồng lứa của 

bạn, đồng học bạn bè tặng cho bạn, chỗ này gọi là tự. 

“Danh” sau khi trưởng thành thì không có người nào 

gọi đến danh của bạn, gọi đến danh của bạn, đó là rất 

không  cung  kính  đối  với  bạn.  Con  trai  20  tuổi  đội 

mão lễ thành niên, đội mão lễ là gì vậy? Là đội nón, 

khi đội cái nón này là người lớn rồi không còn là trẻ 

nhỏ nữa, phải tôn trọng đối với họ, phải có lễ, gọi tự 

không  gọi  tên.  Con  gái  16  tuổi  trưởng  thành,  chảy 

tóc, cũng phải tôn trọng đối với cô ấy, cũng là gọi tự 

không gọi tên. Ngay trong một đời gọi tên chỉ có hai 

người, việc này phải nên biết, người thứ nhất là cha 

mẹ, cha mẹ cả đời gọi tên của bạn, người thứ hai là 

thầy giáo, thầy giáo cả đời gọi  tên  bạn. Cho dù bạn 

làm quan ở triều đình, ngay đến Hoàng Đế cũng tôn 

trọng  đối  với  bạn,  không  gọi  tên  của  bạn,  cũng  chỉ 

gọi tự của bạn. Nếu như Hoàng Đế gọi tên của bạn, 

thì  bạn  có  tội  rồi,  bạn  phạm  pháp  rồi,  phạm  tội  rồi, 

vậy thì gọi tên bạn. 


****** 

 

224 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 060) 

Mãi  đến  hiện  tại  danh  hiệu  ở  trong  nhà  Phật 

vẫn còn tuân thủ cái nguyên tắc này. Thế nhưng trong 

thế  pháp đã  xảy  ra  thay  đổi  rất lớn,  những việc  này 

chúng ta không cần bàn luận đến, biết được một chút 

thường thức thì tốt rồi. Phía sau đó là thông hiệu từ 

“Như Lai” đến “Phật Thế Tôn”. 

Thứ  tư:  “Ứng  Cúng,  Đẳng  Chánh  Giác,  Minh 

Hạnh  Túc,  Thiện  Thệ,  Thế  gian  giải,  Vô  Thượng 

sĩ,  Điều  Ngự  trượng  phu,  Thiên  nhân  sư,  Phật, 

Thế  Tôn” [Ứng  Cúng,  Ðẳng  Chánh  Giác,  Minh 

Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian Giải, Vô Thượng Sĩ, 

Ðiều  Ngự  Trượng  Phu,  Thiên  Nhơn  Sư,  Phật,  Thế 

Tôn] 

Đây  là  thông  hiệu,  mỗi  một  vị  Phật  đều  có 

mười hiệu chung này. Cái hiệu chung này là ý nghĩa 

gì vậy? Chúng ta cần phải hiểu được, đây hoàn toàn 

là lưu xuất từ tánh đức, đây là tên của tánh đức. Xã 

hội có một số người không cầu hiểu sâu, nói đến Phật 

dường  như  họ hiểu  được  rất  nhiều, Phật  Như  Lai  là 

lớn nhất trong các Phật, nói lời này là không hiểu gì. 

Phật  Như  Lai  lớn  nhất,  đại  khái  thấy  nhiều  trong 

“Tây Du ký”, Tôn Ngộ Không bản lĩnh như vậy cũng 

không  vượt  khỏi  bàn  tay  của  Phật  Như  Lai,  họ  đã 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





hiểu sai đi ý nghĩa. Cho nên Như Lai là tên chung của 

Phật, mỗi một vị Phật đều có mười hiệu, đầy đủ mười 

hiệu vậy mới gọi là Phật. 

 Đức hiệu thứ nhất: “Như Lai”  

“Như”  là  ý  nghĩa  gì  vậy?  “Như”  là  chân  như, 

chân như chính là chân tâm, chính là bản tánh, có ai 

mà không có? Tất cả chúng sanh mỗi mỗi đều có đầy 

đủ, tuy có mà hiện tại bị mê rồi, mê mất không phải 

thật  đã  mất  đi,  là  mê  mất.  Vậy  muốn  hỏi  bạn  chân 

như  của  bạn  có  khởi  tác  dụng  hay  không?  Khởi  tác 

dụng!  Tuy  là  khởi  tác  dụng  nhưng  bạn  chính  mình 

không  hề  biết,  vậy  lúc  nào  thì  khởi  tác  dụng?  Khi 

khởi tâm động niệm cái niệm thứ nhất, cái niệm thứ 

nhất  là  chân  tâm,  cái  niệm  thứ  nhất  là  như  như,  cái 

niệm  thứ  nhất  là  Phật  tri,  Phật  kiến.  Tâm  bệnh  của 

phàm  phu  ở  chỗ  nào  vậy?  Không  thể  giữ  được  cái 

niệm đầu tiên, nếu như có thể giữ được cái niệm đầu 

tiên, con người này liền thành Phật, thì gọi là Phật, thì 

gọi là Như Lai. Phàm phu cái niệm thứ nhất rất ngắn, 

một sát na. 

Cái niệm thứ hai thì liền rơi vào trong ý thức, 

cái  niệm  thứ  hai  là  gì  vậy?  Vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước thảy đều khởi lên, vậy thì liền biến thành 

phàm phu. 

Thí  dụ  chúng  ta  mở  mắt  nhìn  thấy  tất  cả  đại 



226 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng, bạn vẫn chưa có phân biệt, vẫn chưa có chấp 

trước,  vẫn  chưa  khởi  vọng  tưởng,  tâm  địa  bạn  rất 

thanh  tịnh,  thấy  được  rất  rõ  ràng  tường  tận,  thông 

suốt  thấu đáo, là Phật  tri  Phật  kiến, đó là kiến  tánh, 

kiến sắc tánh. 

Thế nhưng cái niệm thứ hai thì phiền phức rồi, 

đây  là  Trương  Tam  kia  là  Lý  Tứ,  con  người  này  là 

người tốt, người kia là người xấu, thì phiền phức lớn 

rồi,  hoàn  toàn  rơi  vào  trong  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước, bỗng chốc liền rơi xuống phàm phu. Đến 

lúc nào mà bạn có thể giữ cho cái niệm đầu tiên này 

không thay đổi thì bạn liền thành công. 

Trong nhà Phật nói rất nhiều phương pháp, tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, nói ra 

hết chỉ là một sự việc làm thế nào giữ được cái niệm 

đầu  tiên  này  không  thay  đổi,  chỗ  này  gọi  là  nhất 

niệm, Tịnh Độ tông chúng ta gọi là nhất tâm. Ý niệm 

mới  vừa  khởi,  hai  tâm  ba  tâm  liền  biến  thành  nhiều 

tâm. Hai tâm, ba tâm, nhiều tâm là phàm phu, cái ý 

niệm  đó  vọng  tưởng  càng  nhiều  càng  đáng  lo,  càng 

nhiều  càng  hướng  xuống  đọa  lạc.  Cho  nên  trong  tất 

cả pháp môn, pháp môn niệm Phật là thù thắng nhất, 

một ngày từ sớm đến tối không có ý niệm nào khác, 

khởi tâm động niệm A Di Đà Phật. 

Tôi  dạy  mọi  người  câu  Phật  hiệu  này  làm  thế 

nào  niệm  được  có  lực?  Bạn  phải  xem  tất  cả  mọi 

227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





người  đều  là  A  Di  Đà  Phật,  thì  niệm  Phật  của  bạn 

mới có thể niệm được tốt, công phu mới được có lực, 

không cần phải thấy đây là Trương Tam kia là Lý Tứ, 

vậy thì  phiền, đây là A Di Đà Phật, kia là A Di Đà 

Phật,  A  Di  Đà  Phật  thảy  đều  là  A  Di  Đà  Phật.  Bạn 

xem  bạn  vĩnh  viễn  là  A  Di  Đà  Phật,  bạn  liền  thành 

Phật rồi, không chỉ tất cả mọi người là A Di Đà Phật, 

tất cả mọi vật cũng là A Di Đà Phật, tất cả mọi việc 

cũng là A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật thì không 

có bất cứ thứ gì, đều là A Di Đà Phật biến hoá ra hết. 

Bạn xem Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, “bảo 

thọ”  (cây  báu)  thành  hàng,  các  chim  nói  pháp.  Bảo 

thọ, các chim đều là A Di Đà Phật biến hoá ra. Thế 

Giới Tây Phương như vậy, vậy thế giới trước mắt này 

của chúng ta không là như vậy hay sao? Cũng là như 

vậy,  chẳng  qua  chỉ  là  bạn  chính  mình  không  chịu 

thừa nhận, bạn nhất định phải vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, vậy thì  còn cách nào đâu? Cho nên làm 

thế  nào  chuyển  đổi  được  cảnh  giới,  then  chốt  chính 

ngay chỗ này. 

Hôm  nay  Phật  thất  viên  mãn,  thời  gian  đi  qua 

rất nhanh, các vị từ hải ngoại các nơi đến nơi đây, ở 

nơi  đây  niệm  Phật  bảy  ngày,  thiết  nghĩ  mọi  người 

cũng  có  cảm  giác  đến  nơi  đây  niệm  Phật  rất  thù 

thắng. Kỳ thật  tôi  xin nói  với các vị,  bảy ngày Phật 

thất  này,  các  vị  ở  nơi  đây  niệm  Phật,  tình  hình  này 

vẫn là không bằng bình thường chúng ta niệm Phật ở 



228 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nơi  đây  nên  tôi  không  hề  bước  vào  Niệm  Phật 

Đường. Vì sao Niệm Phật  Đường trong những  ngày 

Phật thất này tình hình lại không bằng ngày thường ở 

đây niệm Phật? Tôi biết rất rõ ràng do nguyên nhân 

gì? 

Chúng ta bình thường niệm Phật, từ thứ hai đến 

thứ năm, sáng sớm mỗi ngày 6 giờ sáng thức dậy đến 

6 giờ tối, niệm 12 giờ đồng hồ, tổng cộng là 60 giờ 

niệm Phật trong 5 ngày này, nhưng riêng từ thứ bảy 

đến  chủ  nhật,  hai  ngày  này  niệm  36  tiếng  đồng  hồ. 

Như vậy một tuần lễ chúng ta niệm Phật 96 giờ đồng 

hồ, nên tâm của mọi người là bình lặng. Chúng ta gọi 

là  sóng  tư  tưởng,  bức  sóng  động  đó  không  lớn,  rất 

gần với mức độ trung bình, cho nên cái đạo tràng này 

cùng các đạo tràng khác là không như nhau, đạo tràng 

này thù thắng không gì bằng. 

Các vị từ nơi hải ngoại đến, bình thường không 

có loại huấn luyện này, khi vừa đến hơn 160 người, 

mỗi một người sóng tư tưởng cao thấp đều không như 

nhau,  cho  nên  khi  họ  bước  vào  Niệm  Phật  Đường, 

đương nhiên làm cho Niệm Phật Đường sẽ loạn lên. 

Cho nên đồng tu ở bản địa, bạn nghe lời của tôi, bạn 

sẽ thấy có cảm giác không như nhau, còn người bên 

ngoài  đến  họ  không  biết  được  tình  hình  Niệm  Phật 

Đường  bình  thường  niệm  Phật  thù  thắng  hơn  rất 

nhiều  so  với  Phật  thất,  đó  là  bởi  vì  bình  thường  họ 

không có tiếp xúc. 

229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Cho nên hoan nghênh các đồng tu thường đến 

niệm Phật, tham gia bình thường. Chúng ta niệm Phật 

thù thắng hơn rất nhiều so với Phật thất, cho nên cái 

đạo tràng này hy hữu khó gặp. Chủ yếu chính là bước 

vào  Niệm  Phật  Đường  thân  tâm  thanh  tịnh,  tất  cả 

buông bỏ, lại không còn tạp tâm vọng tưởng. Cái tiêu 

chuẩn này chính là chân như, tuy là không đạt đến cái 

trình độ này, đến gần được cái trình độ này thì được 

thọ dụng rồi. 

Thế còn “Lai”, “Như Lai” người xưa giải thích 

 “Thừa như thật chi đạo lai thành Chánh giác”  40, liền 

gọi  là  Như  Lai.  Cái  gì  là   “Thừa  như  thật  chi  đạo  lai 

 thành  Chánh  giác” ?  Thực  tế  mà  nói,  tương  ưng  với 

“Như” mà đến. Đến để làm cái gì? Đến hiện thân, đến 

nói pháp. Đây là nói với chúng ta ứng thân Phật, báo 

thân Phật. Như Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa xuất 

hiện ở thế gian, Ngài là người tái lai, Ngài không phải 

là  phàm  phu,  đáng dùng  thân  gì  để  độ  thì  Ngài  liền 

hiện  ra  thân  đó  để  độ,  Ngài  liền  thị  hiện  tám  tướng 

thành đạo, con người này là “Thừa như thị đạo” mà 

đến ứng hoá, họ là Như Lai. 

Chúng ta thì đến như  thế nào? Chúng ta là do 

nghiệp  mà  đến,  do  nghiệp  báo  mà  đến.  Bạn  tạo  tác 

thiện nghiệp  ác nghiệp, chúng ta là thừa nghiệp  báo 

mà  đến,  cho  nên  không  tự  tại.  Như  Lai  tự  tại,  còn 

chúng ta do nghiệp đến thì không tự tại. Hai chữ này 



230 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có  rất  nhiều  cách  nói,  chỉ  riêng  giảng  hai  chữ  này, 

mười  ngày  cũng  giảng  không  hết.  Chúng  ta  không 

cần phải phiền phức như vậy, hiểu được chút ý nghĩa 

của nó thì được rồi. 

Trên  Kinh  Kim  Cang  còn  có  một  giải  thích, 

cũng giải thích được rất hay, Phật nói:  “Như Lai giả, 

 chư pháp như nghĩa”41.  Chỗ này giảng rất hay, cách 

nói này là cách nói nghĩa rộng, đối với người tu học 

chúng ta có sự giúp  đỡ rất lớn. Như vừa rồi tôi dạy 

các vị niệm Phật ở Niệm Phật Đường hãy xem thấy 

tất cả mọi người, tất cả mọi việc, tất cả mọi vật, đều 

là A Di Đà Phật, đây chính là “Chư pháp như nghĩa”. 

Chúng ta đem Kinh Kim Cang thực hiện câu kinh văn 

này, tất cả mọi người, tất cả mọi việc, tất cả mọi vật, 

không chỉ ở đạo tràng của chúng ta, mà thậm chí đến 

cả bên ngoài đạo tràng của chúng ta, cả thảy thế giới, 

tất cả chúng sanh, tất cả nhân sự, tất cả vạn vật đều là 

như vậy, đó chính là “Chư  pháp thật  nghĩa”. Vì sao 

vậy? Tất cả pháp đều là tự tánh biến hiện, tự tánh là 

chân như, chân như biến hiện mọi vật, cho nên nó từ 

chân như mà đến. 

Cái  ý  nghĩa  này  nếu  như  các  vị  nghe  rồi  vẫn 

không thể tường tận thì chúng ta dùng thí dụ mà nói. 

Chúng ta dùng vàng ròng thí dụ cho chân như, chúng 

ta dùng đống vàng ròng tạo thành một tượng của Bồ 

Tát Địa Tạng, tượng Bồ Tát Địa Tạng này bằng vàng, 

tượng  vàng,  đó  là  từ  vàng  làm  ra,  vàng  thí  dụ  cho 

231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





chân  như,  vị  Bồ  Tát  này  là  từ  chân  như  mà  có,  ý 

nghĩa là như vậy. Cho nên trên “Kinh Hoa Nghiêm” 

Phật nói với chúng ta, vạn sự vạn pháp của vũ trụ này 

đều là “Duy tâm sở hiện”. Cái tâm đó chính là chân 

như, chính là nói vạn sự vạn pháp đều chân như hiện 

ra,  cũng  giống  như  khi  nói  về  các  món  đồ,  đều  từ 

vàng ròng mà tạo thành, lấy vàng làm món đồ thì mỗi 

món đồ đều là vàng. Mười pháp giới Y Chánh Trang 

Nghiêm đều là từ nơi chân như mà có. Cho nên Phật 

mới  nói  “Chư  pháp  như  nghĩa”,  câu  nói  này  giảng 

mới  được  chân  thật  viên  mãn,  chân  thật  là  nói  đến 

chỗ  cùng  tột.  Cho  nên  trong  kinh  Phật  mới  nói  khi 

chúng sanh thành Phật, xem thấy chúng sanh đại địa 

đều  thành  Phật  đạo,  chính  là  cái  ý  nghĩa  này.  Đến 

hôm nào bạn xem thấy tất cả chúng sanh đều là Phật 

A  Di  Đà,  chúc  mừng  bạn,  bạn  thành  A  Di  Đà  Phật 

rồi. Vậy thì cái Niệm Phật Đường này của chúng ta, 

chỗ khác nhau với các Niệm Phật Đường khác chính 

ngay  chỗ  này.  Mỗi  một  người  ngoài  chính  mình  ra, 

thấy người khác đều là chư Phật Như Lai. 

Khi nói  đến ba thân của Phật  thì  “Pháp thân”, 

“Vô  khứ,  vô  lai”42.  Pháp  thân  là  Tỳ  Lô  Giá  Na  mà 

trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói. Tỳ Lô Giá Na Phật 

là tiếng Phạn, ý nghĩa là khắp tất cả mọi nơi, tận hư 

không khắp pháp giới là pháp thân. Bạn phải nên biết 

trong  Phật  pháp  thường  nói:   “Mười  phương  ba  đời 

 tất cả chư Phật cùng đồng một pháp thân” , pháp thân 

chính  là  chân  như,  không  đến,  không  đi,  chỉ  có  thị 



232 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiện, nơi nào có cảm, thì nơi đó liền có ứng, việc thị 

hiện này thật không dễ hiểu. 

Hiện tại chúng ta dùng khoa học kỹ thuật để thí 

dụ thì sẽ dễ hiểu hơn nhiều. Thí dụ như máy truyền 

hình,  hiện  tại  mọi  người  đều  rất  quen  thuộc,  những 

sắc  tướng  của  toàn  thế  giới,  bạn  mở  một  kênh  đài 

nào, cái sắc tướng đó không phải là lập tức xuất hiện 

hay  sao?  Thử  hỏi  cái  tướng  đó  có  phải  từ  bên  đó 

truyền  đến  hay  không?  Không  hề  có!  Không  luận  ở 

bất cứ nơi nào, khi vừa mở đúng kênh đài, hình ảnh 

liền lập tức hiện ra, không có đến, cũng không có đi, 

không  muốn  xem  nữa,  tắt  máy  đi  thì  sẽ  không  còn, 

không đến cũng không đi. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  ứng  hoá  ở  thế  gian  này  của 

chúng ta nói pháp cũng là không đến không đi. Vậy 

chúng ta chính mình hiện tại có đến hay không? Xin 

nói với các vị cũng là không đến, không đi, còn bạn 

chính mình cho rằng có đến có đi thì sai rồi, đó là bạn 

đã hiểu  sai, là cách nghĩ  sai lầm  của bạn, cách nhìn 

sai lầm của bạn. Hiện tại bạn ngồi ở nơi đây, ngay lúc 

này hiện thân, bạn rời khỏi cái bước đó, bạn ở ngay 

một  bước  này  hiện  thân,  cái  bước  này  diệt  rồi  cái 

bước  kia  hiện,  chẳng  phải  đã  nghe  trên  Kinh  Kim 

Cang đã nói  “Như lộ diệc như điện”  43. “Như lộ như 

điện”  là  thí  dụ  cái  gì?  Là  thí  dụ  thời  gian  của  hiện 

tượng  này  tồn  tại  rất  là  ngắn,  ngắn  ngủi  đến  không 

cách  gì  quan  sát  được,  cho  nên  gọi  là  không  sanh 

233 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





không  diệt.  Không  sanh  không  diệt  là  cái  ý  gì  vậy? 

Nếu như nó thật không có sanh diệt thì nói ra không 

sanh không diệt, vậy thì  đó là lời  thừa, nên có sanh 

diệt  mà  gọi  nó  là  không  sanh  không  diệt  là  vì  thời 

gian của sanh diệt quá ngắn ngủi, nói sanh thì nó đã 

diệt  rồi,  nói  diệt  thì  nó  lại  sanh,  chính  là  cái  ý  này, 

chính là như trên Kinh Kim Cang đã nói  “Như lộ diệc 

 như điện” , đó mới là chân tướng sự thật. 

Chư Phật Như Lai ứng hoá ở thế gian, chúng ta 

lại chẳng phải là ứng hoá ở thế gian hay sao? Vì sao 

không  như  nhau  vậy?  Họ  tương  ưng  với  chân  như, 

chúng ta tương ưng với phiền não. Kém là kém ngay 

chỗ  này,  thế  nhưng  phiền  não  vẫn  nương  vào  chân 

như, không có chân như thì làm gì có phiền não? Mê 

mất  chân  như  khởi  phiền  não,  nhưng  không  hề  lìa 

khỏi chân như, nhất định phải hiểu được những chân 

tướng sự thật này. Người xưa nói:  

“Vô lai vô khứ”. Đây gọi là  “Pháp thân”. 

“Đệ  nhất  nghĩa  đế”44  gọi  là  “Như”,  “Chánh 

giác” gọi là “Lai”. Đây gọi là  “Báo thân”. 

 “Thừa như thật chi đạo lai thành Chánh giác” . 

Đây gọi là  “Ứng thân”. 

Nói được cũng không tệ, cũng được, có thể nói 

được  thông,  thế  nhưng  không  thể  chấp  trước,  vừa 



234 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chấp  trước  thì  sai  rồi.  Cho  nên  đọc  kinh  nghe  pháp 

đích  thực  là  phải  lìa  tướng  “Tức  tướng  lìa  tướng”, 

“Ly, tức đồng thời” thì chúng ta mới có chỗ vào, mới 

có chỗ ngộ, chỉ sợ chấp trước, vừa chấp trước thì chết 

ngay  trong  đó,  thật  không  bằng  chân  như  hoạt  bát, 

chân  như  biến  hiện  tất  cả  pháp  mà  cũng  là  hoạt  bát 

linh động. 

“Pháp thân” là “chân như” lý thể. Hiện tại trong 

triết học đã nói bản thể của vũ trụ vạn hữu, bản thể 

trong nhà Phật gọi chính là chân như, chính là tự tánh 

chân tâm, nó có thể biến, có thể sanh, mười pháp giới 

Y Chánh Trang Nghiêm là sở sanh sở biến. 

“Báo  thân”  là  cái  gì?  Báo  thân  là  tự  thọ  dụng 

của thị hiện, thị hiện cái thân này, tự thọ dụng đều là 

báo  thân.  Báo  thân  của  Phật  là  báo  thân  của  trí  tuệ, 

báo  thân  của  phàm  phu  là  báo  thân  của  phiền  não, 

bạn thọ báo mà đến. 

“Ứng  thân”  là  tha  thọ  dụng.  Phật  có  ứng  thân 

lợi ích tất cả chúng sanh, còn cái thân này của chúng 

ta nếu là vì xã hội phục vụ, vì nhân dân phục vụ, vì 

đại chúng phục vụ, thì cái thân này của chúng ta cũng 

là ứng thân. Ở đạo tràng của chúng ta mỗi ngày ở nơi 

đây làm nghĩa công, là ứng thân, vì  đại  chúng phục 

vụ.  Còn  chính  mình  thọ  dụng,  cảm  thọ  của  chính 

mình, đó gọi là “Báo thân”. Cách nói này của tôi các 

vị dễ dàng thể hội. 

235 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Cho  nên  Phật  có  ba  thân,  phàm  phu  chúng  ta 

cũng có ba thân, ba thân của Phật tương ưng với chân 

như, còn cái thân này của chúng ta không tương ưng 

với chân như. Không tương ưng là phải trách chúng 

ta mê mất đi tự tánh, chúng ta có pháp thân, nguyên 

bổn cùng chân như là tương ưng, chỉ là một sự việc, 

nhưng lại hoàn toàn biến thành vô tri, lỗi lầm chính 

ngay  chỗ  này.  Cho  nên  Phật  rất  từ  bi  giúp  chúng  ta 

hồi phục, cách hồi phục thế nào vậy? Trừ mất đi vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì liền hồi phục. Vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước là bạn chính mình khởi 

lên, người khác không cách gì giúp bạn trừ bỏ. Cho 

nên có câu là  “Giải linh hoàn tu hệ linh nhân”45, do 

chính  bạn  khởi  lên,  thì  bạn  chính  mình  trừ  bỏ  nó, 

không  có  người  nào  có  thể  giúp  đỡ  được.  Chư  Phật 

Bồ Tát từ bi, chỉ là đem cái chân tướng này nói cho 

chúng  ta  nghe  rõ  ràng  tường  tận,  chúng  ta  rõ  ràng 

tường tận  rồi, biết được nguyên nhân chúng ta bị  là 

do cái này, trừ bỏ thì tốt rồi. 

Có  rất  nhiều  người  nói:  “Rất  khó!  Trừ  không 

hết được”. Làm gì có chuyện trừ không được, chẳng 

qua là bạn không chịu trừ thì còn cách nào chứ? Tại 

vì sao không chịu trừ chứ? Tham luyến cái sắc thân, 

tham  luyến  thọ  dụng  trước  mắt,  không  hề  lìa  khỏi 

Tham-Sân-Si,  cho  nên  bạn  sống  ở  ngay  trong  phiền 

não, không phải bạn sống ở ngay trong chân như. 



236 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chư Phật Bồ Tát không như chúng ta, các Ngài 

sống ở ngay trong chân như, cho nên họ được đại tự 

tại, loại đời sống trí tuệ cứu cánh viên mãn đó là Phật. 

Phật là đời sống trí tuệ cứu cánh viên mãn; Bồ Tát là 

đời sống đại trí tuệ, đại trí tuệ chưa viên mãn; Phàm 

phu  là  đời  sống  vô  lượng  vô  biên  Tham,  Sân,  Si- 

Mạn,  cái  này  quyết  định  chuyển  biến  đều  ở  chính 

mình, không ở người khác, cho nên nếu chính mình 

muốn  thành  Như  Lai,  thì  lắc  mình  một  cái  thì  liền 

biến thành Như Lai. Vậy thì tại vì sao không vứt bỏ 

đi  phiền  não  tập  khí?  Cái  điểm  này  rất  quan  trọng, 

vứt bỏ đi phiền não tập khí thì chính là vứt bỏ đi sáu 

cõi luân hồi, chính là vứt bỏ đi vô lượng kiếp sanh tử 

thì bạn liền bất sanh bất tử. Sanh tử là giả, không phải 

là thật, then chốt chính ngay một niệm mê ngộ. Ngày 

nay bạn chưa thể vứt bỏ được, bạn vẫn đang mê, bạn 

không giác ngộ. Vậy Niệm Phật Đường chính là nơi 

huấn luyện bạn định, còn Giảng Đường giúp cho bạn 

khai trí tuệ. Cái đạo tràng này định huệ đều học. 

 Bạn hỏi nếu như không nghe kinh chỉ dựa vào niệm 

 Phật để thành tựu có được không? 

Ngày  trước  lão  sư  Lý  đã  làm  một  thí  dụ,  nếu 

chỉ dựa vào niệm Phật, tức là chỉ dựa vào tu định để 

thành tựu, gần như là cần phải mười năm thì bạn mới 

có thể thành tựu, mới có thể minh tâm kiến tánh; còn 

nếu như bạn ngoài niệm Phật lại có thể nghe kinh, lại 

có thể nghiên giáo, thì liền có thể rút ngắn được thời 

237 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





gian 3 năm 5 năm thì bạn liền khai ngộ. Đây chính là 

nói  lợi  ích  của  định,  huệ  đều  học,  là  công  đức  của 

định huệ đều học. 

Bởi  vì  bạn  ở  Niệm  Phật  Đường  niệm  Phật, 

dùng  Phật  hiệu  đè  Tham  -  Sân  -  Si  -  Mạn  xuống, 

dùng đá cuội đè cỏ, liều mạng mà đè, đè đến mức bão 

hoà khi đè không xuống nữa thì xong, liền bạo phát 

lên. 

Thế nhưng bạn nghe kinh nghe pháp, cái trí tuệ 

này là gì? Bạn một mặt dùng định đè xuống, một mặt 

dùng  trí  tuệ  hoá  giải  nó,  đem  nó  hoá  giải  hết,  thì 

không còn nữa. Phương pháp này tốt, cho nên người 

chân  thật  biết  dụng  công,  nhất  định  là  định  huệ  đều 

học, hiệu quả rất là thù thắng. 

Cho  nên  chúng  ta  xem  thấy  đức  hiệu  của  Phật 

(đức  hiệu  thực  tế  mà  nói  chính  là  đức  của  của  tự 

tánh), xem thấy Như Lai hai cái chữ này thì chúng ta 

làm thế nào thực tiễn được? Làm thế nào để học tập 

được? Nghĩ đến ta ngay một đời này không phải đến 

cái  nhân  gian  này  hay  sao?  Làm  thế  nào  tương  ưng 

với  “Như”  thì  chúng  ta  gọi  là  Như  Lai,  nếu  không 

tương ưng với Như, thì không phải Như Lai. 

 “Như” là cái gì vậy? 

“Như”  là  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh, 



238 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chân  tướng  là  cái  gì  vậy?  Trên  “Kinh  Bát  Nhã”  nói 

rất  hay,  có  thể  nói  600  quyển  “Đại  Bát  Nhã”,  Thế 

Tôn đã nói 22 năm, quy nạp lại hai câu nói:  “Bất khả 

 đắc, vô sở hữu”  46 .  Hai câu nói này ở trong “Kinh Bát 

Nhã”  lập  lại  hơn  mấy  trăm  lần,  đây  là  nói  thật  với 

bạn. 

 Tại vì sao “Vô sở hữu, bất khả đắc”? 

“Vô sở hữu” là giảng hiện tướng, “Bất khả đắc” 

là giảng thọ dụng. Trên Kinh Kim Cang nói với bạn 

 “Mộng  huyễn  bào  ảnh,  như  lộ  như  điện” ,  chỗ  này 

chẳng phải  đã nói  rõ “Bất  khả đắc, Vô sở  hữu” hay 

sao? Không thể được nếu bạn muốn được, không thể 

có  mà  bạn  cho  là  có,  vậy  thì  bạn  hoàn  toàn  tương 

phản với Như, bạn không Như, bạn Lai, bạn là không 

Như Lai. Nếu như hiểu rõ cái đạo lý này, vậy thì đối 

với  người  với  việc  với  vật  chân  thật  hiểu  được  tuỳ 

duyên. Thông thường giảng hai chữ tuỳ duyên này ai 

hiểu  được?  Tùy  duyên  ý  nghĩa  hai  chữ  này  quá  sâu 

quá rộng, chân thật hiểu rõ “Bất khả đắc, Vô sở hữu” 

mới biết tùy duyên. 

Những  người  nào  tuỳ  duyên?  Chư  Phật  Như 

Lai  ứng  hoá  ở  thế  gian  này  tùy  duyên.  Phàm  phu 

chúng  ta  làm  gì  có  thể  làm  đến  được?  Phàm  phu  là 

tùy thuận phiền não, không phải tùy duyên. Chư Phật 

Như Lai tùy duyên là tuỳ thuận chân như, vậy thì làm 

sao  như  nhau  được?  Danh  hiệu  thứ  hai,  đây  đều  là 

239 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





đức hiệu của tự tánh “Ứng Cúng”. 

 Đức hiệu thứ hai: “Ứng Cúng”  

Là  nói  người  này  tu  hành  của  họ  viên  mãn 

thành tựu rồi. Tướng viên mãn thành tựu là thế nào? 

Lý viên mãn thành tựu! Đó chính là hoàn toàn thông 

đạt  tường  tận  đối  với  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân 

sanh. Không có chút nghi hoặc nào, không hề có chút 

mê hoặc. Không mê, không hoặc, biểu hiện ở trên sự 

tướng là phước huệ đầy đủ, hiện ra trí tuệ vô lượng, 

phước đức vô lượng. 

Trí tuệ cùng phước đức đều không dễ hiểu, nhất 

là phước đức. Người thế gian luôn cho rằng ở trong 

xã hội có tiền tài, có địa vị, có sản nghiệp thì gọi là 

phước đức. Cái quan niệm này hoàn toàn sai rồi, đó 

không phải là phước đức chân thật, phước đức chân 

thật không ở những thứ này. 

Thích Ca Mâu Ni Phật cùng với những học trò 

của  Ngài  (chúng  ta  thường  xem  thấy  ở  trên  kinh  có 

1250 người), họ thị hiện ra chính là phước huệ viên 

mãn.  Nhưng  bạn  xem  đời  sống  của  họ  rất  là  kham 

khổ, ra bên ngoài  khất  thực, ba y một  bát, dưới gốc 

cây ngủ một  đêm, giữa ngày ăn một  bữa. Ở vào cái 

nhìn của phàm phu chúng ta, họ có phước báo gì nào, 

nghèo đến mức như vậy, phải xin ăn, còn có phước gì 

chứ? Nhưng khi bạn tỉ mỉ quan sát, trong lòng của họ 



240 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không có vọng tưởng, không có phiền não, không có 

lo  lắng,  không  có  vướng  bận,  thân  tâm  thanh  tịnh. 

Thế gian bất cứ người nào đều không cách gì so sánh 

được  với  họ,  đời  sống  của  họ  được  đại  tự  tại,  biết 

được sanh ra từ nơi đâu mà đến? Chết sẽ đi về đâu? 

Rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, đó mới gọi là 

phước huệ chân thật. Còn như chính mình có phước 

quyết  không  phải  chính  mình  thọ  dụng,  mà  để  mọi 

người cùng hưởng. 

Tôi ở ngay trong một đời này thấy được hai vị 

Bồ Tát, ở nơi đây Lý Mộc Nguyên là Bồ Tát, Trung 

Quốc  đại  lục  còn  có  một  vị  Thôi  Bồ  Tát.  Tôi  xem 

thấy hai vị Bồ Tát, ở trong xã hội họ có địa vị, có tiền 

của,  nhưng  họ  trải  qua  đời  sống  như  thế  nào  vậy? 

Trải  qua  là  một  đời  sống  rất  thanh  khổ,  những  tiền 

của  đó  của  họ  để  cho  xã  hội  đại  chúng  cùng  nhau 

hưởng, chính mình không hề hưởng thụ, đó là Bồ Tát 

thật không phải là Bồ Tát giả. Người thế gian thông 

thường  không  thể  làm  được,  nhưng  họ  có  thể  làm 

được, họ làm được rất là an vui, mà còn nói với tôi, 

họ rất muốn xuất gia, qua mấy năm họ phát tâm, họ 

muốn thế phát xuất gia, ăn trường chay, chính mình 

công tác rất bận rộn, trong nhà cũng dùng hai người, 

mời hai  người giúp đỡ, họ mời người nào vậy? Tàn 

tật,  người  tàn  tật  không  tìm  được  công  việc,  không 

người nào dùng họ, ông ấy dùng người tàn tật, người 

tàn tật đầu óc kém cỏi, ông chân thật là rất tùy duyên. 

Làm cơm không được ngon vẫn cứ ăn, giặt quần áo 

241 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





cũng giặt không được sạch, bảo họ mang quần áo đến 

thượng y cùng hạ y màu sắc không như nhau ông ấy 

cũng  mặc,  không  nói  một  lời  nào,  cũng  không  sợ 

người  cười,  chân  thật  Bồ  Tát.  Đó  mới  gọi  là  tuỳ 

duyên, ngay trong tuỳ duyên được đại tự tại, được đại 

hoan hỉ, xem thấy người khác an vui, chính mình an 

vui, xem thấy người khác đau khổ, trong lòng rất khó 

chịu. Họ dường như cả đời không vì chính mình mà 

sống,  vì  chúng  sanh  mà  sống,  đó  là  Bồ  Tát.  Đây  là 

chân  thật  đầy  đủ  phước  huệ   “Nhiêu  ích  hữu  tình”.  

“Nhiêu”  là  “Phong  nhiêu”  là  giúp  đỡ  đối  với  tất  cả 

chúng sanh, tận tâm tận lực giúp đỡ người khác. Họ 

buôn  bán  là  Bồ  Tát  thương  nhân,  Bồ  Tát  chân  thật, 

không có người nào có thể so sánh được với họ, đó là 

thị hiện, đó là hiện thân nói pháp. Người như vậy ở 

trên  Kinh  Phật  nói:   “Ứng  thọ  nhân  thiên  cúng 

 dường”  47, là họ đáng được tiếp nhận, cái họ tiếp nhận 

xin nói với các vị chỉ là thứ họ cần dùng, rất dễ dàng 

vừa lòng. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  ở  đời,  mỗi 

ngày ra ngoài khất thực một lần, bát đã đựng đầy đủ 

đồ ăn rồi thì sẽ không cần nhiều nữa. Một bộ quần áo 

chưa  rách,  vẫn  còn  có  thể  mặc,  mặc  rách  rồi  vá  lại 

một chút, vẫn có thể mặc tiếp. Còn người hiện tại thì 

sao? Nếu các vị mặc quần áo vá đi ra ngoài, vậy thì 

sẽ rất ngượng ngùng, vì sợ người bên ngoài xem thấy 

cười ngạo. Tôi nói với bạn, tốt! Đi nhiều hơn nữa, họ 

cười  mệt  sẽ  hết  cười.  Người  hiện  tại  đều  là  Tham  - 



242 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Sân - Si - Mạn, mặc như vậy để cho họ thấy mà tỉnh 

ngộ  ra  thì  có  gì  không  tốt  chứ,  họ  cười  họ  chết,  ta 

không chết, ta không chết họ chết, đó là trí tuệ. 

Chúng ta xem thấy những người chân thật hành 

Bồ Tát đạo, chân thật không sợ người cười, không chỉ 

trong xã hội không có người cười họ, mà kính trọng 

họ  bội  phục  họ,  không  người  nào  có  thể  làm  được, 

cho nên họ đáng được trời người cúng dường. Ta hỏi 

buôn  bán  của  họ  như  thế  nào?  Tiền  của  quá  nhiều, 

không ngừng mà đến. Họ nói với tôi tiền rất dễ kiếm, 

càng ngày càng nhiều, đến nhiều thì thế nào? Họ bố 

thí, càng thí càng nhiều, chân thật là tu đại bố thí, họ 

muốn xuất gia đem hết tất cả sự nghiệp của họ thảy 

đều bố thí hết, chân thật là khó làm đáng quý, đó là 

“ứng cúng”. 

 Đức hiệu thứ ba: “Đẳng chánh giác” 

“Đẳng chánh giác” cũng có chỗ gọi là “Chánh 

biến  tri”.  Chánh  Biến  Tri  cùng  ý  nghĩa  Đẳng  chánh 

giác  là  như  nhau.  “Đẳng”  là  bình  đẳng,  “Chánh”  là 

không  có  tà,  không  có  sai  lầm,  “Giác”  là  giác  ngộ. 

Giác ngộ của họ là chính xác, là bình đẳng với tất cả 

chư Phật Như Lai, đó gọi là Đẳng chánh giác. 

Nếu  như  dịch  thành  Chánh  biến  tri.  Chữ 

“Chánh” trong “Đẳng chánh giác” cũng cùng có chữ 

“Chánh”; “Biến” chính là ý nghĩa của “Đẳng”, biến là 

243 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





không gì không biết không gì không thể, đó mới gọi 

là biến; “Tri” chính là ý nghĩa của “Giác”. Cho nên 

Chánh  Biến  Tri  chính  là  ý  nghĩa  của  Đẳng  Chánh 

Giác,  cái  danh  hiệu  này  trong  Phật  kinh  dùng  được 

rất  phổ  biến.  Thế  nhưng  trong  tiếng  Phạn  gọi  là  “A 

Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” mà thông thường 

dịch  thành  “Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác”. 

Ngay chỗ này dùng từ đã đơn giản đi nên tỉnh lược đi 

2  chữ  “Vô  thượng”,  vậy  thì  “Đẳng”  bằng  với  chư 

Phật Như Lai, đó chính là ý nghĩa của “Vô thượng”, 

cái đức hiệu này rất quan trọng. 

Tu học của Phật pháp là học cái gì? Ngay trong 

tất cả đức hiệu Phật không nêu ra thứ khác, đặc biệt 

đưa  ra  một  câu  “A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ 

Đề”. Chúng ta phải nên biết chúng ta học Phật là học 

chánh giác, chân thật giác ngộ, học Đẳng chánh giác, 

bình đẳng chánh giác với chư Phật Như Lai, lại còn 

thêm vào hai chữ Vô Thượng. 

Chư  Phật  Như  Lai  chỉ  cần  phá  một  phẩm  vô 

minh  chứng  một  phần  pháp  thân,  đó chính  là  chánh 

giác  Như  Lai.  Mọi  người  thấy  giảng  nghĩa  “Kinh 

Kim Cang” của cư sĩ Giang Vị Nông, bạn thấy trong 

giải  thích  kinh  văn  ông  giảng  nghĩa  hai  chữ  “Chư 

Phật” cái danh tướng này, ông giải thích “Chư Phật” 

chính là dùng để chỉ 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ, “Chư” 

chính là 41, 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ là chư Phật. Cách 

giải thích này rất hay, Bồ tát Viên Giáo Sơ Trụ liền 



244 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có  trí  tuệ,  có  đức  năng,  có  thần  thông,  thị  hiện  tám 

tướng thành đạo cái thân Phật này, cũng chính là nói 

“Đáng dùng thân gì để độ” thì Bồ Tát Viên Giáo Sơ 

Trụ  liền  có  thể  thị  hiện  thân  Phật  giáo  hoá  chúng 

sanh, cho nên ông giải thích 41 phẩm vị pháp thân đại 

sĩ này là Chư Phật, rất chính xác. 

Còn nếu như thêm vào “Vô Thượng” thì chẳng 

phải  là  41  vị  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  nữa  mà  là  quả  giác 

cứu  cánh  viên  mãn.  “Vô  thượng”  chỉ  có  một  vị, 

“Chánh Đẳng Chánh Giác” có 41 vị, “Chánh giác” thì 

càng nhiều, ở trong Phật pháp gọi đó là các vị A La 

Hán, Bích Chi Phật đều gọi là Chánh giác. 

Do  đây  có  thể  biết  trong  mười  pháp  giới  có 

Chánh  giác,  không  có  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác, 

không Đẳng Chánh Giác. Đẳng Chánh Giác nhất định 

là siêu việt mười pháp giới, trong nhất chân pháp giới 

mới  là  Đẳng  chánh  giác.  Trong  mười  pháp  giới  đạt 

đến  cao  nhất  đó  là  Chánh  giác.  Còn  người  nếu  như 

đạt  được  Đẳng  chánh  giác?  Đó  chính  là  không  gì 

không biết, không gì không thể, Viên Giáo Sơ Trụ Bồ 

Tát liền có loại trí tuệ năng lực này. 

Cho nên gọi là Đẳng Chánh Giác, cái danh hiệu 

này  làm  thế  nào  thực  tiễn?  Vậy  bạn  nhất  định  phải 

xác định mục tiêu học Phật của chính mình, chúng ta 

học Phật không cầu phước báo trời người, huống hồ 

phú  quý  của  nhân  gian,  các  vị  phải  nên  biết,  những 

245 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





thứ  này  rất  dễ  dàng  mê  hoặc  người,  nếu  như  bạn 

không  chịu  xả,  nhưng  bạn  lại  muốn  có  được  thành 

tựu  thì  không  dễ.  Còn  nếu  như  vậy  mà  vẫn  có  thể 

thành  tựu  thì  đó  là  người  như  thế  nào  vậy?  Là  Chư 

Phật  Như  Lai  hoá  thân  thị  hiện,  thì  được,  họ  có  thể 

hưởng thọ năm dục sáu trần, mà không nhiễm trước 

năm  dục  sáu  trần, cao  minh,  vậy  thì  được.  Nếu  như 

chúng  ta  hưởng  thọ  năm  dục  sáu  trần,  ở  trong  năm 

dục sáu trần khởi lên một ý niệm tham sân, (hợp với 

ý  của  chính  mình  là  tham  ái,  không  hợp  với  ý  của 

chính mình thì chán ghét), chỉ cần có chút xíu ý niệm 

như vậy, bạn là phàm phu, bạn bị đoạ lạc rồi. Căn bản 

Phật  pháp  tuyệt  nhiên  không  chủ  trương  người  nhất 

định  phải  tu khổ hạnh, thế nhưng  Thích  Ca Mâu Ni 

Phật  rất  tán  thán  khổ  hạnh,  đạo  lý  chính  ngay  chỗ 

này. Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện cũng là thị hiện 

khổ hạnh, tại vì sao Ngài không thị hiện hưởng thụ? 

Bởi  vì  đại  đa  số  chúng  sanh,  tuyệt  đại  đa  số  chúng 

sanh  vừa  hưởng  thụ  thì  liền  bị  mê  hoặc,  vừa  hưởng 

thụ  thì  tạo  nghiệp, cho  nên  Ngài  làm  ra  gương  mẫu 

 “Phản kỳ đạo nhi hành chi”  48, để sau khi mọi người 

xem  rồi  có  chỗ  lĩnh  ngộ,  chân  thật  buông  bỏ  được. 

Buông  bỏ  liền  được  đại  tự  tại,  không  chỉ  thế  gian 

pháp phải buông bỏ, xuất thế gian pháp cũng không 

nhiễm  trước  bạn  mới  có  thể  có  thành  tựu.  Thế  gian 

pháp buông bỏ rồi, xuất thế gian pháp vẫn không thể 

buông bỏ, vẫn không ích gì, vẫn không thoát khỏi sáu 

cõi luân hồi. 



246 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật  là  dạy  chúng  ta  buông  bỏ,  không  phải  là 

đổi đối tượng, nếu bạn buông bỏ thế gian pháp rồi lại 

nắm lấy Phật pháp, đó là bạn đổi đối tượng, vậy chưa 

phải  là  buông  bỏ.  Triệt  để  buông  bỏ,  tâm  địa  thanh 

tịnh  không  nhiễm  một  trần  thì  mới  được  tự  tại,  đó 

mới là hưởng thụ chân thật. Các vị chưa có buông bỏ, 

nên cái kinh nghiệm hưởng thụ “cái chân” này các vị 

chưa có, dù có nói rồi bạn cũng không thể hội được, 

chỉ có người chân thật buông bỏ họ mới có thể hiểu 

được. Đời sống của chư Phật Như Lai, đời sống này 

mới  được  đại  tự  tại,  đại  viên  mãn,  hạnh  phúc  chân 

thật. 

Chúng ta phải nên học tập, phải cầu chánh giác, 

đem  chánh  giác,  tất  cả  chướng  ngại  nhất  định  phải 

viễn ly, phải xả bỏ, chỉ cần chướng ngại giác đạo thì 

phải đem nó xả bỏ hết, như vậy thì đúng rồi. 

Tốt rồi hôm nay thời gian đã hết chỉ giảng đến 

đây thôi. A DI ĐÀ PHẬT. 

(HẾT TẬP 6) 

247 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Chú giải: 



1 “Ba A Tăng Kỳ kiếp viên mãn thành Phật”: A tăng Kỳ Kiếp 

thứ nhất là hoàn thành ba mươi cấp bậc: thập trụ, thập hạnh, thập 

hồi hướng, còn gọi là Tam hiền. A tăng kỳ kiếp thứ hai là tu bảy 

cấp bậc: từ Sơ địa đến Thất địa. A tăng kỳ kiếp thứ ba là tu ba cấp 

bậc: Bát địa, Cửu địa, Thập địa.  

2“Bồ Tát Pháp Vân Địa”: Phẩm vị thứ 50    

3 “Tà kiến”:  

1-   Thân kiến: Chấp thân ngũ ấm tứ đại giả hiệp này làm ta;    

2-   Biên kiến (là thiên kiến): Chấp một bên, có hai lối chấp sai 

lầm lớn nhất là: a) Thường kiến: Chấp rằng khi chết rồi cái 

Ta vẫn tồn tại mãi, b) Ðoạn kiến: Chấp rằng chết rồi là mất 

hẳn; 

3-   Kiến  thủ:  Chấp  chặt  sự hiểu  biết  sai  lầm  của  mình,  có  hai 

phương diện: a) Kiến thủ vì không ý thức được sai lầm của 

mình: b) Kiến thủ vì tự ái hay vì cứng đầu;    

4-   Giới  kiến  thủ:  Là  làm  theo  lời  răn  cấm  của  ngoại  đạo  tà 

giáo;    

5-   Tà  kiến:  Chấp  theo  lối  tà,  không  chơn  chánh,  trái  với  sự 

thật, trái với luật nhân quả. 

Còn  nói  rộng  ra,  cả  bốn  món  chấp  trên,  đều  thuộc  và  Tà  kiến  cả 



248 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 (Phật học phổ thông- HT. Thích Thiện Hoa) 

4“Bất  học  lễ,  vô  dĩ  lập”:  Không  học  lễ  thì  lấy  gì  để  lập  thân 

(không thể đứng vững ở đời). 

5“Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”: Phàm những gì có hình 

tướng đều là hư vọng. 

6“Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh”:  Tất  cả 

pháp hữu vi, như mộng huyễn bèo bọt; 

7“Na  Già  thường  tại  định,  vô  hữu  bất  định  thời”:  Na  Già 

thường trong Định, chẳng lúc nào bất định. (www.niemphat.net) 

Na  Già  (Nāgá)  là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  nghĩa  tiếng  Hán  là  Long 

(rồng), hoặc Tượng (voi). 

8“Nhất thiết giai tùng chân thật tâm trung tác”: Tất cả phải từ 

trong tâm chân thật mà làm. 

9“Tam  bất  thoái”:  Tam  bất  thoái  đó  là  Vị  bất  thoái.  Hành  bất 

thoái và Niệm bất thoái. 

1.  Vị bất thoái : Vị thứ đã tu được không bị thoái mất. Được quả 

vị nào thì trụ chắc quả vị đó rồi tinh tấn thêm nữa. 

2.  Hành  bất  thoái :  Chẳng  bị  thoái  mất  đối  với  các  pháp  đã  tu 

hành, tức là tu càng ngày càng tăng trưởng. 

3.  Niệm bất thoái :  Chẳng bị thoái chuyển, về chánh niệm. 

Nếu phá Kiến tư được gọi là  Vị bất thoái thì vĩnh viễn chẳng 

mất địa vị siêu phàm, lại đoạn được Trần sa hoặc, thì được gọi là 

Hành bất thoái, vĩnh viễn chẳng mất hạnh Bồ Tát. Nếu đã phá Vô 

249 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





minh được gọi là Niệm bất thoái, thì chẳng mất chánh niệm Trung 

đạo “ Quán Kinh Diệu Tông Sao”.  Theo TĐPH Hán Việt.  

10 “Kiền thành chuyên chú”: Chân thành cung kính, tập trung vào 

việc gì một cách bền bỉ. 

11 “Tướng tùy tâm chuyển”: Tướng chuyển theo tâm 

12“Phân biệt cũng không phải ý”: “Phân biệt diệc phi ý”. 

13“Phật  thị  môn  trung  bất  xả  nhất  nhân”:  Trong  nhà  Phật, 

không bỏ dù chỉ một người. 

14 “Phật thị chân ngữ giả”: Phật là bậc nói lời chân thật. 

“Phật thị chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả, bất cuống ngữ 

 giả, bất dị ngữ giả”: Phật là bậc nói lời chân thật, nói đúng như sự 

thật, nói đúng với bản chất của các pháp, chẳng nói lời dối gạt, đã 

nói ra là quyết định như nhau, không thể nào có hai cách nói. 

15“Học  vi  nhân  sư,  hành  vi  thế  phạm”:  Học  làm  thầy  người, 

hạnh làm khuôn mẫu (mô phạm) cho cõi đời. 

16“Bốn  Trung  kiếp  là  một  Đại  kiếp:  Bốn  trung  kiếp  là:  Thành, 

Trụ,  Hoại,  Không  (1.347.000.000  năm)  -   Từ  điển  Phật  học  Việt 

 Nam (Thích Minh Châu-Minh Tri NXB Khoa học xã hội 1991) 

17“Phàm thánh tề thâu, lợi độn tất bị, hoành siêu tam giới, kinh 

đăng tứ độ”: Thâu trọn phàm thánh, lợi độn đều hợp, vượt ngang 

tam giới, mau lên bốn cõi. 

18 “Nan tín chi pháp”: Pháp khó tin. 

19“Nhất thừa liễu nghĩa, vạn thiện đồng qui, bất khả tư nghì”: 



250 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Nhất thừa” là pháp để thành Phật, là giáo pháp tối cực viên đốn. 

“Liễu nghĩa: Cứu cánh; "Thừa" là cỗ xe, thường được ví với giáo 

pháp của Phật. Giáo pháp có khả năng chuyên chở hành nhân đến 

được bờ kia Niết Bàn, nên gọi là Thừa. "Nhất Thừa" là đạo cùng 

tột, không hai, là Ðệ Nhất Nghĩa thừa, nên gọi là Nhất. Hết cả các 

thiện  pháp  thế  gian,  xuất  thế  gian  đều  quy  vào  A  DI  ĐÀ  PHẬT, 

không thể nghĩ bàn. 

20“Ngôn nhi hữu tín”: Lời nói phải có độ tin cậy.  “Dữ bằng hữu 

 giao,  ngôn  nhi  hữu  tín”  .   (Luận  ngữ)  (Quan  hệ  với  bè  bạn,  lời  nói 

phải có độ tin cậy) 

21 “Một bát cơm, một ngụm nước đều do tiền định”: ‘Nhất ẩm 

nhất trác, mạc phi tiền định” 

22  “Phật  thị  môn  trung,  bất  xả  nhất  nhân”:  Trong  cửa  Phật 

không bỏ một ai. 

23 “Chư Phật sở dĩ hưng xuất thế, duy thuyết Di Đà bổn nguyện 

hải”: Sở dĩ chư Phật xuất thế là chỉ để nói biển bổn nguyện của Di 

Đà 

24“Duy  Phật  dữ  Phật,  nãi  năng  cứu  cánh  chư  pháp  Thật 

Tướng”: Chỉ có Phật với Phật mới có thể rốt ráo Thật Tướng các 

pháp” 

25“Tri vô lượng kiếp thị nhất niệm, tri nhất niệm tức vô lượng 

kiếp”:  Biết  vô  lượng  kiếp  là  một  niệm,  biết  một  niệm  tức  là  vô 

lượng kiếp. 

251 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





26“Thập vạn ức cõi Phật, bất cách hào đoạn”: Mười vạn ức cõi 

Phật ở ngay trước mặt 

27“Chỉ Phật cùng Phật mới có thể cứu cánh”: “Duy Phật dữ Phật 

phương năng cứu cánh” 

28“Lục Tức Phật”: Lục tức Phật gồm có: Lý tức Phật, Danh-tự tức 

Phật,  Quán-hạnh  tức  Phật,  Tương-trợ  tức  Phật,  Phần-chứng  tức 

Phật, Cứu-kính tức Phật. 

1-   Lý  tức  Phật:  Lý  tức  là  nghĩa  lý.  Hiễu  rõ  được  nghĩa  lý  của 

Ðức-Phật  đã  dạy  trong  câu  ''Chúng  sanh  vốn  đủ  Phật  tánh, 

cùng các đức Như Lai không hai không khác''; hay trong câu: 

''Hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật'';  hiểu  rõ  được  lý  ấy  tức  là 

Phật. 

2-   Danh tự tức Phật: Danh tự ở đây tức là những kinh điển, hay 

những lời  thuyết  pháp mà mình đã học hay đã nghe được, và 

đã hiểu được thông suốt rằng: ''Hết thảy các pháp đều là Phật 

pháp''. Danh tự tức Phật nghĩa là lãnh hội được lý tánh của vũ 

trụ, vạn hữu qua kinh điển, văn tự tức là Phật. 

3-   Quán  hạnh  tức  Phật:   Quán  hạnh  là  quán  tưởng.  Hạnh  là  tu 

hành, hành động; nói một cach tổng quát: quán hạnh tức Phật 

nghĩa là thực hành đúng theo lời Phật dạy tức là Phật. 

4-   Tương trợ tức Phật: Chữ tương trợ ở đây có nghĩa là trong lúc 

mình tu hành, tuy chưa có thể thực chứng được lý tánh, nhưng 

tâm mình đã được yên lặng, nơi lý đã mường tượng như tuồng 



252 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đã chứng được, nên gọi là tương trợ tức Phật. Ðến đây tức là 

Phật thập tín, thuộc về nội phàm (phàm phu trong nội giáo). 

5-   Phần chứng tức Phật: Theo Thiên-thai tôn, thì vô minh như là 

tấm  màn  dày  đặc,  gồm  có  41  lớp;  mỗi  khi  nhờ  công  phu  tu 

hành,  phá  được  một  lớp,  tức  là  chứng  được  một  phần  Trung 

đạo. Ðó là ý nghĩa của phần chứng tức Phật.  Ðến nay tức là đã 

lên  đến  các  bậc  Thập  trụ,  Thập  hạnh,  Thập  hồi  hướng,  Thập 

địa và Ðẳng giác. 

6-   Cứu  cánh  tức  Phật:   Cứu  cánh  tức  là  đạt  đến  bực  cuối  cùng, 

chứng được chỗ mầu nhiệm cực điểm, nghĩa là đến bực Diệu 

giác,  Chủng  trí  đều  viên  mãn.  Ðến  đây  tức  là  đến  bực  Diệu 

giác hay Phật. 

Chúng ta nên nhớ rằng ''Lục tức Phật'' này có phân biệt Lý và 

Sự khác nhau. Về lý thì mới bắt đầu bước lên bực thứ nhất và vị đã 

đến từng bực thứ sáu, đều bình đẳng như nhau, không hơn không 

kém, vì thể tánh vẫn là một và mọi chúng sanh đều là Phật.  Cái Lý 

này  đem  lại  cho  hành  giả  và  sự  phấn  khởi,  trên  đường  tu  hành, 

không sanh lòng chán nản, không buồn trách mình chậm thành đạo 

quả mà thối tâm. 

Nhưng về sự thì vị thứ cao thấp đều có trật tự, kẻ mới tu hành 

và vị đã chứng quả Phật, không thể như nhau và ngang nhau được. 

Người tu hành hiểu rõ như thế mới không sanh lòng tăng-thượng-

mạn, tự xưng là Phật là Thánh trên bước đường tu hành của mình . 

253 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 (Phật học phổ thông – tập II- HT. Thích Thiện Hoa).  

29“Tùy  chúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri  lượng”:  Thuận  theo  tâm 

chúng sanh, mà ứng hiện phù hợp với khả năng nhận biết của họ. 

 (Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa - Phần 56 - Chủ giảng: Lão 

 pháp  sư  Thích  Tịnh  Không  -  Chuyển  ngữ:  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử 

 Như Hòa - Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong) 

30“Phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”,  “Vô  ngã  tướng,  vô 

nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng”:  Phàm 

những  gì  có  hình  có  tướng,  đều  là  hư  vọng.  Không  có  tướng  ta, 

không  có  tướng  người,  không  có  tướng  chúng  sanh,  không  có 

tướng thọ giả” 

31 “Bổn giác vốn có» : Gốc giác vốn có 

32“Ức Phật niệm Phật, hiện tiền đương lai, tất định kiến Phật”: 

Nhớ Phật, niệm phật hiện tiền tương lai nhất định thấy Phật. 

33“Thiện xảo phương tiện”: Phương tiện khéo léo. 

34“Như  Lai  chi  sở dĩ  xuất  thế,  tựu  thị  vi  liễu dục  chửng  quần 

minh, huệ dĩ chân thật chi lợi”: Như Lai  sở dĩ xuất hiện ở đời, là 

muốn cứu bạt quần manh, đem lợi ích chân thật. 

35Ở trong Phần Tựa kinh này,  Phật liền nói ra trước: Đây chính 

là Phần “ĐỨC TÔN PHỔ HIỀN”. 

36“Khai hoá hiển thị chân thật chi tế”: Khai thị thật tướng của vũ 

trụ. 

37“Khoa  hội” (Phán  khoa):  Khoa  Phán  là  nghiên  cứu  kết  cấu 



254 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chương pháp của kinh; là giải thích kinh. 

Bởi  thế,  quý  vị  đồng  học  muốn  học  giảng  kinh  thì  quan 

trọng nhất là phải biết lập khoa phán. Quý vị nắm chắc được một 

bộ  kinh,  có  thể  nắm  từ  đầu  đến  cuối  là  nhờ  biểu  giải:  Biểu  giải 

(biểu đồ) là chia nội dung của một văn bản thành những đoạn (gọi 

là  khoa  mục),  lập  tựa  đề  cho  từng  đoạn  (khoa  đề)  nhằm  nói  lên 

những ý nghĩa chính của đoạn đó, rồi vẽ thành biểu đồ. Nói cách 

khác, lập biểu giải trong khoa phán giống như lập một sườn bài ghi 

những chủ đề chính  yếu cho một văn bản, nhằm  thể hiện kết cấu 

của văn bản ấy. Nhìn vào biểu giải, người giảng kinh sẽ dễ dàng 

nắm được ý nghĩa của toàn bộ bản kinh cũng như tùy  ý nói rộng 

hay hẹp mà không sợ lạc đề, quên mất  ý chính.  Để lập biểu giải, 

phải  nghiền  ngẫm  ý  kinh,  tìm  ra  được  những  ý  tưởng  chính  yếu 

trong từng đoạn cũng như ý chính tổng quát của bản kinh. 

Cho  nên  lão  pháp  sư  mới  nói: Chương  pháp,  kết  cấu,  hệ 

thống của kinh đều bày ra được hết thì quý vị đã thông đạt bộ kinh 

ấy. Chương pháp, kết cấu, hệ thống của kinh đều bày ra được hết 

thì quý vị đã thông đạt bộ kinh ấy. Thông đạt kết cấu, chương pháp 

trên  mặt  văn  tự,  ắt  hẳn  cũng  thông  đạt  nghĩa  lý,  chẳng  bị  giảng 

lầm. 

Chưa  biết  văn  tự  trong  bộ  kinh  này  thuộc  loại  thể  tài  nào, 

nghĩa  lý  là  như  thế  nào,  đều  phải  dùng  Khoa  Phán  để  phân  tích, 

đấy chính là Chương phân cú giải. 

255 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





Người đời sau chia sách của cổ nhân thành chương cú (phân 

đoạn thành từng chương, từng câu). Hiện thời, mọi người đọc Tứ 

Thư, quá nửa tuân theo cách phán định  chương  cú của Châu Hy. 

Nói đơn giản, chương cú là chia thành từng đoạn, tức các đoạn lớn, 

đoạn vừa, đoạn ngắn, nhìn  vào sẽ hiểu rõ ràng minh bạch. [Cách 

phân định] chương cú xuất phát từ khoa phán trong kinh Phật. Vì 

thế,  biết  rằng  Kinh  Phật  có  ảnh  hưởng  rất  lớn  đối  với  văn  học 

Trung  Quốc.  Nho  gia  dùng  phương  pháp  khoa  phán  trong  kinh 

Phật để phân tích Tứ Thư, Ngũ Kinh, mười ba kinh. 

Trong văn chương cổ nhân Trung Quốc, văn chương nào hay 

thì cũng đúng là như thế. Phổ biến nhất, được mọi người thích đọc 

nhất là sách Cổ Văn Quán Chỉ, là bản hợp tuyển tinh tế của những 

bản văn chương trứ danh trong hơn hai ngàn năm của Trung Quốc, 

gồm hơn ba trăm thiên. Đây là những tác phẩm tiêu biểu của văn 

học Trung Quốc, thiên nào cũng đều là những áng văn chương hay, 

đều  có  thể  dùng  phương  pháp  Khoa  Phán  của  kinh  Phật  để  phân 

tích thật mạch lạc. [Những thiên văn chương ấy] thứ tự phân minh, 

dùng phương pháp Khoa Phán liền phán định được. 

Lại  xem  văn  chương,  sách  vở  của  người  hiện  tại  viết,  văn 

chương trong tạp chí, báo chí, dùng Khoa Phán phán định chẳng ra. 

Từ đây quý vị mới hiểu rõ văn chương rốt cục là hay hoặc dở thì 

tiêu chuẩn là gì? Tiêu chuẩn nằm ở chữ Quán ( “Quán”  là  “Quán 

 xuyên”  (xuyên suốt), có  phải  là từ đầu đến cuối  hoàn toàn xuyên 



256 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



suốt hay không, khoa phán xuyên suốt hay không! 

Khoa phán trong kinh Phật phân tích vô cùng tinh vi, chặt chẽ, 

người hiện đại nói cách [phân tích ấy] là khoa học, có thứ lớp, có 

hệ thống, chẳng rối loạn tí nào. Dẫu là một bộ kinh lớn, quý vị xem 

Biểu Giải kinh  Hoa Nghiêm; đấy chính là khoa phán, từ đầu đến 

đuôi, một bộ kinh lớn dường ấy mà một câu là một ý nghĩa, hai câu 

là một ý nghĩa khác, Ngài (Thanh Lương đại sư) đã phán định rõ 

ràng, rành mạch. Bề ngoài là phân tích kết cấu văn chương, nhưng 

cũng  đồng  thời  trình  bày  những  nghĩa  lý  [hàm  tàng]  trong  văn 

chương. 

Do  vậy,  khoa  phán  chính  là  chú  giải  kinh.  Hiểu  khoa  phán, 

nhất  định  sẽ  hiểu  rõ  kinh.  Vì  thế,  học  giảng  kinh,  trước  hết  phải 

học khoa phán. Trước hết, đem bộ kinh này từ đầu đến đuôi chia ra 

thành  ba  phần  Tự  Phần,  Chánh  Tông  Phần,  Lưu  Thông  Phần. 

Trong Tự Phần lại có ba phần, tức là trong Tự Phần lại có Tự, có 

Chánh Tông, có Lưu Thông, dùng phương pháp này để chia ra dần 

dần.  Càng  chia  ra  càng  tinh  tế,  quý  vị  sẽ  thấy  kinh  văn  rõ  ràng, 

rành mạch. 

Trong kinh Phật, như trong bản in cuốn kinh này, những chỗ 

phía trước có hình tròn, những chữ ghi sau hình tròn đều là khoa 

phán  (Đây  là  cách  phân  đoạn  bản  chú  giải  thuở  xưa.  Chẳng  hạn 

phân đoạn thứ nhất là Giáp, trong phân đoạn đó có ba đoạn nhỏ, thì 

mỗi  đoạn  nhỏ  được  đánh  số  là  Ất.  Trong  mỗi  đoạn  Ất,  lại  chia 

257 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





thành nhiều ý nhỏ thì mỗi ý nhỏ được đánh số là Bính v.v...); trong 

kinh Phật, [cách khoa phán như vậy] gọi là Bán Khoa. Bán Khoa là 

gì?  Là  [khoa  phán]  được  ghi  kèm  vào  phía  trước  mỗi  đoạn  kinh 

văn. Toàn Khoa là gì? Vẽ cả bản kinh thành biểu giải, đặt đầu cuốn 

kinh, đó là Toàn Khoa. Có kinh có, có kinh không, như phần Khoa 

Văn  Biểu  Giải  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  Kinh  do  chúng  tôi  đã  in 

chính là Toàn Khoa  (trích A Di Đà Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa - Phần 

 51-Chủ giảng Lão pháp sư Thích Tịnh Không - Chuyển ngữ - Bửu 

 Quang Tự đệ tử Như Hòa- Giảo duyệt  Minh Tiến, Huệ Trang và 

 Đức Phong) 

 Đọc thêm:  

Quý vị xem kinh Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm, khoa phán, 

biểu giải cả một cuốn sách to! Quý vị thấy kinh Hoa Nghiêm to lớn 

dường ấy, nhưng nó có mạch lạc, có thứ lớp, chẳng loạn một điểm 

nào.  Kinh  lớn  nhất  trong  những  kinh  Phật  là  kinh  Đại  Bát  Nhã, 

gồm sáu trăm cuốn, có khoa phán hay chăng? Có! Khoa phán gồm 

mười mấy cuốn, tôi đã từng thấy rồi, cũng là dùng biểu đồ vẽ ra, 

công  sức  của  cổ  nhân  thật  phi  thường.  Bởi  thế,  quý  vị  đồng  học 

muốn  học  giảng  kinh  thì  quan  trọng  nhất  là  phải  biết  lập  khoa 

phán. Quý vị nắm chắc được một bộ kinh, có thể nắm từ đầu đến 

cuối là nhờ biểu giải; chương pháp, kết cấu, hệ thống của kinh đều 

bày ra được hết thì là quý vị đã thông đạt bộ kinh ấy. Thông đạt kết 

cấu, chương pháp trên mặt văn tự, thì ắt hẳn cũng thông đạt được 



258 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nghĩa lý, chẳng bị giảng lầm. 

Trước kia tôi học kinh giáo ở Đài Trung, thầy Lý Bỉnh Nam 

thường bảo chúng tôi: “Khoa Phán là một môn học vấn không thể 

không hiểu”.  Bắt  đầu học bằng cách nào? Bắt  đầu bằng việc học 

nơi người khác. Tôi học Khoa Phán tại thảo am của Sám Vân pháp 

sư. Sám Vân pháp sư (tôi ở thảo am của Ngài năm tháng rưỡi) giao 

cho tôi ba cuốn sách, A Di Đà Kinh Sớ Sao của Liên Trì đại sư, A 

Di Đà Kinh Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư, và A Di Đà Kinh Viên 

Trung Sao của U Khê đại sư, đều là kinh A Di Đà, là ba tác phẩm 

chú giải đầy thẩm quyền trong lịch sử. 

Trong bản chú giải Sớ Sao có khoa phán, đại sư phân chia rất 

kỹ, nhưng dùng Giáp, Ất, Bính, Đinh, Mậu, Kỷ, Canh, Tân (1) để 

phân chia. Đương nhiên, nếu đọc cổ thư đã quen thì chẳng có vấn 

đề gì, đầu óc rất sáng suốt rồi, nhưng đối với người hiện tại thì rất 

khó  khăn!  Bởi  thế,  Sám  Vân  pháp  sư  dạy  tôi  vẽ  thành  biểu  giải 

(biểu đồ). Cách vẽ biểu giải ra sao? Theo cách của Hoằng Nhất đại 

sư. Hoằng  Nhất  đại  sư soạn  rất  nhiều chú sớ,  đều có vẽ biểu đồ. 

Pháp sư Sám Vân dạy tôi dùng phương thức đó, dựa theo phương 

thức đó vẽ biểu giải của ba bản chú giải. Vẽ xong biểu giải rồi, tôi 

vui sướng khôn cùng, vì sao? Ý nghĩa kinh vừa nhìn là thấy rõ rệt 

ngay, hết thảy rõ ràng cả. Sau này, đến Đài Trung học với thầy Lý, 

cách này rất hữu ích. Học kinh giáo với thầy Lý mấy năm, tự tôi 

soạn được mấy bộ khoa phán, rất đáng tiếc là nhiều năm dọn nhà, 

259 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





lúc dọn nhà đi các nơi, những bản ấy bị mất hết. 

Bản  khoa  phán  của  bộ  kinh  dài  nhất  tôi  viết  bằng  bút  lông, 

hình như viết hơn bốn mươi trang giấy, mỗi trang mười hàng, đó là 

khoa phán của kinh Phật Thuyết Vị Tằng Hữu Nhân Duyên, kinh 

này gồm hai quyển. Bản khoa phán ấy rất tỉ mỉ, gần như câu nào 

cũng chia nhỏ ra, chia thành từng tầng lớp gần như hơn hai mươi 

tầng.  Phối  hợp  cả  Thiên  Can  lẫn  Địa  Chi  (2)  thành  hai  mươi  hai 

chữ vẫn không đủ; tôi phải dùng số Ả Rập (3), dùng mẫu tự Anh 

văn. Tôi nhớ hình như đến hơn hai mươi tầng. Khoa Phán là giải 

thích  kinh,  vì  thế,  nếu  quý  vị  biết  sử  dụng  Khoa  Phán,  biết  viết 

Khoa  Phán,  tự  mình  soạn  được  Khoa  Phán  thì  quý  vị  thông  đạt 

được kinh ấy, hiểu rõ ý nghĩa chính. Sớ và Sớ Sao là giải thích ý 

nghĩa, nhằm giải thích ý nghĩa một đoạn, một câu kinh nào đó, còn 

giải thích toàn kinh là khoa phán. 

Khi nền học vấn Phật pháp truyền đến Trung Quốc, Nho Gia 

có lối học chương cú; thật ra, có người nói cách học chương cú là 

học theo cách lập Khoa Phán của Phật pháp. Chúng tôi biết rõ cách 

phanh âm (pinyin) của Trung Quốc đúng là học từ Hoa Nghiêm tự 

mẫu mà ra (4), bởi lẽ Phạm văn là phanh âm (có nghĩa là mỗi chữ 

Phạn được ghép bằng các mẫu tự). Đấy là nói về sự ảnh hưởng của 

kinh  Phật  đối  với  văn  học  Trung  Quốc,  truyền  rất  nhiều  chỉ  dạy 

hữu ích cho các văn học gia Trung Quốc khiến họ có những phát 

minh.  Chữ  Quán  là  xuyên  suốt,  tức  là  văn  chương  đến  mức  hay 



260 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



khéo,  ba  chữ  sau  không  có  nghĩa  như  vậy.  (Trích:  Trung  Phong 

 Tam  Thời  Hệ  Niệm,  Pháp  Sự  Toàn  Tập  Giảng  Ký,  phần  2,  Lão 

 pháp sư Thích Tịnh Không giảng tại Úc Châu Tịnh Tông Học Viện, 

 Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa). 

38 “Phán khoa”: Là Khoa Hội 

39 “Biên địa nghi thành”: Sách Lược Luận còn viết: “Biên Ðịa là 

 ý nói trong năm trăm năm chẳng được nghe đến Tam Bảo, giống 

 như cái nạn [sanh nơi] biên địa, hoặc cũng là ở tuốt ngoài bìa cõi 

 Cực Lạc. Thai Sanh là  ví như người sanh trong thai, lúc sơ  sanh 

 nhân pháp chưa thành. Chữ Biên chỉ cho cái nạn ấy, chữ Thai chỉ 

 sự tối tăm. Hai danh từ này đều là mượn tình huống nơi đây để ví 

 cho tình trạng nơi kia (Ý nói: chữ Biên và Thai đều là thí dụ mà 

thôi),  chứ chẳng phải là biên địa trong tám nạn, cũng chẳng phải 

 là  kiểu  Thai  Sanh  bằng  thai  bào.  Do  đâu  biết  thế?  Cõi  nước 

 An  Lạc  thuần  một  bề  là  hóa  sanh,  cho  nên  biết  là  chẳng  thật  có 

 Thai  Sanh.  Do  năm  trăm  năm  sau  lại  được  thấy  nghe  Tam  Bảo, 

 nên chẳng phải là nạn biên địa trong tám nạn”. 

Lại nữa,  “Nghi thành”  là nếu ai trong lòng nghi ngờ, niệm 

A  Di  Ðà  Phật  thì  sanh  trong  cung  điện  bảy  báu  nơi  biên  địa  cõi 

Cực  Lạc,  trong  năm  trăm  năm  chẳng  được  nghe  đến  danh  hiệu 

Tam Bảo. Do chốn đó là nơi kẻ nghi ngờ cư ngụ nên gọi là  “Nghi 

 thành”  

40 “Thừa như thật chi đạo lai thành Chánh giác”: Noi theo đạo 

261 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





như thực (Chân lý) mà đến và thành Chánh giác”  (HT. Tuyên Hóa) 

Như Lai: Phạm, Pali: Tathagata. Cũng gọi Như khứ. 

Tiếng  Phạm Tathagata có  thể  được  chia  làm  2  là: Tatha-

gata  (Như khứ) và Tatha-agata  (Như lai). Nếu theo cách thứ nhất 

thì có nghĩa là noi theo đạo Chân như mà đến quả Phật Niết bàn, 

cho nên gọi là  Như khứ; còn nếu theo cách thứ hai thì có nghĩa là 

từ chân lý mà đến  (như thực mà đến) và thành Chánh giác, cho nên 

gọi Như lai. Vì đức Phật theo Chân lý mà đến và từ Chân như mà 

hiện  thân,  nên  tôn  xưng  Ngài  là  Như  Lai.  (Phật  Quang  Đại  Từ 

 Điển).  

41 “Như Lai giả, thị chư pháp như nghĩa”: Như Lai là chân như 

của vạn pháp ( Kim Cương Bát Nhã Ba La Mật kinh. Sđd., tr.751). 

Pháp thân Như Lai là nghĩa chân như của vạn pháp  (Như Lai giả 

 thị chư pháp như nghĩa) thì không thể là tướng ở trong tướng đối 

đãi.  Thế cho nên nếu bằng vào tướng để thấy pháp thân Như  Lai 

thì không thể thấy được, mà phải bằng vào tướng siêu việt đối đãi, 

hay nói khác là thấy tướng  trong phi tướng, thấy tướng vô tướng 

mới thấy pháp thân Như Lai. 

42 “Vô khứ, vô lai”: Không đến, không đi. 

43 “Như lộ diệc như điện”: Như sương cũng như điện. 

44 “Đệ nhất nghĩa đế”: Tục đế (chân lý thế tục) và chân đế (chân 

lý tối hậu, đệ nhất nghĩa đế, hay thắng nghĩa đế.. . ). 

45 “Giải linh hoàn tu hệ linh nhân”: Cởi chuông cần người buộc 



262 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chuông. 

Câu  thành  ngữ  muốn  nói,  ai  là  người  gây  ra  chuyện  thì  chỉ  có 

người đó mới giải quyết được. 

46  “Bất  khả đắc,  vô  sở  hữu”:  Chẳng  thể  đạt  được,  chẳng  thể  có 

được 

47  “Ứng  thọ  nhân  thiên  cúng  dường”:  Xứng  đáng  thiên  nhân 

cúng dường 

48 “Phản kỳ đạo nhi hành chi”: Ngược lại đạo mà đi (hành động 

theo phương pháp trái ngược) 

****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

263 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 





 

HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

                NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT! 



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

  

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 

 



264 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm, trời, người  đều hoan hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông). 

Hòa Thượng Thích Trí Thủ 



265 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 6 









266 







cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-

Tap-051-060






index-134_1.jpg





index-1_1.jpg





index-178_1.jpg





index-63_1.jpg





